
NGUYỄN MINH TIẾN
Việt dịch và chú giải

KHUYÊN NGƯỜI 
TIN SÂU  

NHÂN QUẢ
Quyển Hạ

Nguyên tác: Âm chất văn quảng nghĩa 

NHÀ XUẤT BẢN __________________





5

IN ẤN KINH SÁCH

Giảng rộng

Cho dù sẵn có món ngon vật lạ, nếu không 
nếm vào cũng không thể biết được vị ngon. Cho dù 
sẵn có đạo lý nhiệm mầu, nếu không học hỏi tu tập 
cũng không thể biết được chỗ vi diệu uyên áo. Trong 
cuộc đời này, thân người là điều mong manh dễ mất 
nhất,1 mà Phật pháp là điều khó được nghe biết đến 
nhất.2 Nếu như đức Như Lai không xuất thế độ sinh, 
rộng truyền Phật pháp, ắt hẳn cả hai cõi trời, người 
vẫn còn mãi mãi chìm trong đêm dài vô minh tăm tối.

Chẳng riêng gì những người thô thiển, kiến thức 
hẹp hòi, đến như các nhà Nho học rộng nghe nhiều thì 
chỗ thấy biết cũng còn giới hạn, không thể sánh với 
Phật pháp. Như ngẩng đầu quan sát trời cao, người 
đời thường nghĩ chỉ có một thế giới này với mặt trời, 

1 Đức Phật dạy: “Mạng người còn mất chỉ trong hơi thở.” Người đời 
thường không lưu tâm, đến khi cái chết cận kề mới sinh lòng hối tiếc. 
Thậm chí thở ra không hẹn lúc thở vào, làm sao có thể lơ là chểnh 
mảng, lúc còn tu tập được lại không gắng sức tu? 

2 Trong Kinh điển thường dùng ví dụ con rùa mù để nói đến sự khó khăn 
của người gặp được Phật pháp. Ví như trong biển cả có con rùa mù, cứ 
100 năm mới nổi lên mặt biển một lần, lại có một khúc cây bộng trôi đi 
qua lại trong biển ấy, cứ 100 năm mới trôi ngang chỗ con rùa mù một 
lần. Cơ hội của mỗi chúng ta được làm người và được nghe biết, tin 
nhận Phật pháp cũng khó khăn như con rùa kia có thể gặp được thân 
cây bộng để chui vào. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

6

mặt trăng, mà không biết rằng còn có vô số cõi thế 
giới khác nữa. Hoặc cho rằng con người đầu tiên được 
sinh ra từ thời Bàn Cổ, nhưng thật không biết là trong 
vô số kiếp từ trước đến nay, mỗi chúng ta đều đã trải 
qua không biết bao nhiêu đời sống. Hoặc cho rằng 
các vị Thiên đế, Thiên tiên là những bậc cao quý nhất, 
không ai sánh bằng, nhưng thật không biết rằng họ 
cũng chỉ là phàm phu chưa thoát khỏi luân hồi trong 
sáu nẻo.1 Hoặc cho rằng sau khi chết thì thân thể hư 
hoại, hồn phách tiêu tán, nhưng thật không biết rằng 
mỗi chúng ta đều sẵn có một điểm linh quang, dù trải 
qua bao nhiêu kiếp sống cũng chưa từng mất đi sự 
sáng suốt, làm sao có thể hoại diệt? 

Lại cho rằng cha mẹ hoặc người thân khi đã qua 
đời thì không còn làm gì được nữa, nhưng không biết 
rằng một khi học được pháp Phật vi diệu này rồi thì 
dù có trải qua muôn ngàn kiếp sống cũng đều tự biết 
cách tu tập, thường gieo nhân lành, gặt quả tốt. 

Hoặc như khi thấy người hiền lương gặp điều trắc 
trở, kẻ xấu ác được như ý muốn, liền cho rằng lẽ trời 
chẳng đáng tin theo, nhưng thật không biết rằng hết 
thảy đều do nghiệp nhân từ đời trước chiêu cảm, dù 
mảy may cũng không sai lệch.

Thật vĩ đại thay, Giáo pháp kinh điển của Như 
Lai! Quả thật là con thuyền từ bi đưa muôn người 
vượt qua bể khổ, là ngọn đuốc quý báu trên con 

1 Sáu nẻo, hay sáu đường, hay lục đạo, chỉ cho sáu cảnh giới mà tất cả 
chúng sinh do nghiệp lực nên đều phải lưu chuyển trong đó. Sáu nẻo 
bao gồm: cõi trời, cõi người, cõi a-tu-la, cõi địa ngục, cõi ngạ quỷ và 
cõi súc sanh.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

7

đường tối tăm u ám, là bầu sữa mẹ lúc sơ sinh, là 
lúa gạo trong năm mất mùa đói kém. Vì thế, khi 
Tôn giả A-nan kết tập Kinh điển, Phạm vương, 
Đế Thích đều cầm lọng che hầu, bốn vị Đại thiên 
vương đích thân quỳ nâng bốn chân tòa báu. Sách 
vở của thế gian thật không thể đem ra so sánh, dù 
chỉ trong muôn một. Cho nên, việc in ấn lưu hành 
Kinh sách quả thật là điều không thể không làm.

Đức Thế Tôn trước khi thành đạo, trong vô số 
kiếp đã vì cầu Phật pháp mà sẵn sàng xả bỏ thân 
mạng, có lúc chỉ cầu một câu kinh, một bài kệ mà bỏ 
cả ngôi vua, hoặc xa lìa vợ con, không việc gì không 
làm. Cho nên, pháp môn của Phật như cam-lộ quý 
báu, không phải lúc nào cũng sẵn có trong đời. Người 
đời không hiểu sự quý báu như thế, thường xem nhẹ 
Kinh Phật, đâu biết rằng đến vài ba ngàn năm sau 
nữa, dù muốn cầu được một câu, một chữ trong Kinh 
điển cũng không thể được. 

Trong kinh Pháp diệt tận1 có dạy rằng: Khi Chánh 
pháp sắp mất đi, màu áo cà-sa của tỳ-kheo còn tự 
nhiên hóa trắng, huống hồ Ba tạng2 Kinh văn giáo 
điển.3 Rồi từ khi Chánh pháp mất đi, phải trải qua 
1 Tên đầy đủ là Phật thuyết Pháp diệt tận kinh (佛說法滅盡經), được xếp 

vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh ở tập 12, kinh số 396, mất tên người 
dịch. Ở đây chỉ trích ý kinh, không phải nguyên văn.

2 Ba tạng (Tam tạng): chỉ Kinh tạng (những kinh điển do Phật hoặc đệ 
tử Phật thuyết dạy), Luật tạng (những giới luật do đức Phật chế định) 
và Luận tạng (những luận giảng do đức Phật, chư vị Tổ sư, Luận sư... 
giảng rộng các vấn đề được đề cập trong Kinh điển.)

3 Kinh Lăng Nghiêm sẽ mất trước nhất, Kinh Di-đà sẽ mất sau cùng. 
(Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

8

hơn 8.806.000 năm,1 Bồ Tát Di-lặc từ cung trời Đâu-
suất hạ sanh, thế gian mới lại có Phật.2 Bốn tiểu kiếp 
từ thứ 11 đến thứ 14 đều không có Phật.3 Đến tiểu 
kiếp thứ 15, sau khi đức Phật Sư Tử xuất thế, lại có các 
vị Phật nối nhau thành đạo, gồm cả thảy 993 vị, có thể 
xem là giai đoạn Phật pháp hưng thịnh nhất. Nhưng 
rồi 4 tiểu kiếp từ thứ 16 đến thứ 19 lại không có Phật. 
Mãi đến tiểu kiếp thứ 20, sau khi đức Phật Lâu-chí4 
xuất thế, vừa đủ số 1.000 vị Phật thì thế giới Ta-bà này 
cũng hoại diệt mất. Từ đó, lại trải qua 60 tiểu kiếp5 rồi 
mới có Đức Phật Nhật Quang ra đời.6 

Pháp Phật thật khó gặp như thế, nay ta may mắn 
sinh ra vào thời gian còn có pháp Phật lưu truyền, 
lẽ nào lại như người vào núi châu báu mà trở về tay 
không?7 Người ở châu Bắc-câu-lô, tuổi thọ trung bình 

1 Phần trước hơn 8.406.000 năm là thuộc tiểu kiếp thứ chín; phần sau 
400.000 năm thuộc tiểu kiếp thứ mười. (Chú giải của soạn giả)

2 Đức Phật Di-lặc là vị Phật thứ năm trong kiếp Hiền. (Chú giải của soạn 
giả)

3 Tuổi thọ con người một lần tăng một lần giảm là một tiểu kiếp, mỗi tiểu 
kiếp có 16.800.000 năm. (Chú giải của soạn giả) 

4 Tức Bồ Tát Vi Đà. (Chú giải của soạn giả)
5 Bao gồm 20 tiểu kiếp của giai đoạn thế giới Ta-bà này hoại diệt, 20 tiểu 

kiếp của giai đoạn thế giới rỗng không, và 20 tiểu kiếp của giai đoạn 
hình thành thế giới tương lai thuộc kiếp Tinh Tú. (Chú giải của soạn 
giả) Như vậy là trọn vẹn 4 giai đoạn của mỗi một thế giới, gồm thành, 
trụ, hoại và không. Mỗi giai đoạn là 20 tiểu kiếp. Thế giới Ta-bà của 
chúng ta hiện đang trong giai đoạn trụ, nên tiếp tới sẽ là các giai đoạn 
hoại và không. Sau đó mới đến giai đoạn hình thành một thế giới mới, 
cũng kéo dài 20 tiểu kiếp. 

6 Đức Phật này là vị Phật đầu tiên của kiếp Tinh Tú. (Chú giải của soạn 
giả)

7 Ý nói gặp được Phật pháp mà không khởi lòng tin sâu tu tập nên 
không được hưởng sự lợi lạc từ Phật pháp, chẳng khác nào kẻ đã vào 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

9

đến hơn nghìn tuổi, nghĩ tưởng đến y phục liền tự 
nhiên có được y phục, nghĩ tưởng đến thức ăn liền 
tự nhiên có được thức ăn, mắt không thấy cảnh đau 
buồn, tai không nghe tiếng tranh đoạt, so với các đời 
Đường, Ngu, Tam đại1 thật vượt hơn gấp trăm ngàn 
lần. Theo như thế tục mà nói thì đời sống nơi ấy quả 
là hưng thịnh phi thường, nhưng theo Phật pháp lại 
xếp vào một trong Tám nan xứ,2 vì người cõi ấy chỉ 
hưởng phước si mê,3 không tin Tam bảo, không biết 
đến Giáo pháp xuất thế.4

Pháp Phật quý báu như thế, nên khi tôi đọc đến 
câu “buộc tăng hoàn tục, đốt hết kinh Phật” của Hàn 
Dũ,5 thật không sao kiềm chế được lòng thương xót 
cho kẻ si mê ấy!

được núi châu báu lại trở về tay không, chẳng thu nhặt được gì. 
1 Tam đại: chỉ ba đời nhà Hạ, nhà Thương và nhà Chu trong lịch sử 

Trung Hoa.
2 Tám nan xứ (Bát nan): chỉ tám hoàn cảnh khiến cho chúng sinh rất khó 

tu tập Phật pháp, bao gồm: (1) địa ngục, (2) ngạ quỷ, (3) súc sinh, (4) 
sinh vào châu Bắc Câu-lô (tức châu Uất-đan-việt), (5) sinh lên cõi trời 
Trường thọ, (6) sinh làm người đui mù, câm điếc, (7) sinh làm người 
thế trí biện thông, và (8) sinh ra trước hoặc sau khi Phật xuất thế. Có 
nơi gọi là Tám nạn.

3 Do đời trước chỉ làm việc phước đức một cách si mê, thiếu trí tuệ. (Chú 
giải của soạn giả)

4 Bồ Tát Vi Đà không cảm hóa được người ở châu này, nên chỉ thấy nói 
đến ba châu cảm ứng (Chú giải của soạn giả) Ba châu bao gồm Nam 
Thiệm bộ châu, Tây Ngưu hóa châu và Đông Thắng thần châu.

5 Câu này nằm trong một bài biểu văn bài xích Phật giáo của Hàn Dũ (
韓愈), tức là bài Nguyên Đạo (原道). Trong đó ông hết lời bài bác đạo 
Phật và kiến nghị triều đình bắt tất cả tăng ni phải hoàn tục, đốt hết tất 
cả kinh Phật, và phá hủy tất cả chùa chiền, tự viện.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

10

PHÁP GIỚI DUY TÂM 

Bốn bậc thánh, sáu cõi phàm đều do tâm tạo.1 
Phật là bậc thầy dẫn dắt Ba cõi,2 là đấng cha lành 

chung của bốn loài,3 dù khắp cõi trời, người, thế gian 
hay xuất thế gian, không ai sánh bằng Phật. 

Bồ Tát gồm 51 bậc: Mười tín, Mười trụ, Mười 
hạnh, Mười hồi hướng, Mười địa và Đẳng giác.4 

Duyên giác là các vị do nghe biết Mười hai nhân 
duyên mà giác ngộ, chỉ tự độ mình, chưa thể cứu độ 
người khác, nhưng tự thân các vị đã vượt ngoài Ba 
cõi. 

Thanh văn là các bậc tu chứng nhờ được nghe 
Pháp âm, tức bốn thánh quả: Tu-đà-hoàn, Tư-đà-
hàm, A-na-hàm và A-la-hán. 

Chúng sinh tu Mười điều lành (Thập thiện) thì 
sinh lên các cõi trời, hưởng sự khoái lạc. Trong Ba cõi 
có tổng cộng 28 cảnh trời. 

1 Bốn bậc thánh là chư Phật, Bồ Tát, Duyên giác và Thanh văn. Sáu cõi 
phàm là các cõi trời, người, a-tu-la, địa ngục, ngạ quỷ và súc sanh.

2 Ba cõi gồm cõi Dục, cõi Sắc và cõi Vô sắc (Dục giới, Sắc giới và Vô 
sắc giới). Chúng sinh theo nghiệp lực lưu chuyển, dù thiện dù ác cũng 
không ra ngoài ba cõi này. Chỉ riêng những bậc tu hành theo pháp 
xuất thế mới có thể dứt trừ nghiệp lực, ra khỏi ba cõi, tức không còn 
sinh tử luân hồi.

3 Ở đây phân biệt bốn loài hay tứ sanh bao gồm các loài sinh ra từ trứng 
(noãn sanh), các loài sinh ra từ bào thai (thai sanh), các loài sinh ra từ 
chỗ ẩm thấp (thấp sanh) và các loài sinh ra do sự biến hóa (hóa sanh). 
Tất cả chúng sinh hữu tình đều sinh ra bởi một trong bốn cách này.

4 Theo âm Hán Việt là Thập tín, Thập trụ, Thập hạnh, Thập hồi hướng, 

Thập địa và Đẳng giác.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

11

Chúng sinh giữ trọn được Năm giới thì sinh vào 
cõi người. Tuy vậy, vẫn có kẻ hiền người ngu chẳng 
đồng. Trong số đó, người tạo nhiều phước đức đến 
mức cùng cực là bậc thánh nhân. 

A-tu-la là những chúng sinh có đủ phước như chư 
thiên nhưng không có đức hạnh như chư thiên. 

Chúng sinh có bốn cách sinh ra là: sinh ra từ trứng 
(noãn sinh), sinh ra từ bào thai (thai sinh), sinh ra từ sự 
ẩm thấp (thấp sinh) và sinh ra do sự biến hóa (hóa sinh). 

Những kẻ ngu si tà kiến, nợ nần không trả, khi 
chết sinh làm súc sinh, bị người giết hại, tuy có miệng 
nhưng không tranh biện gì được. 

Những kẻ keo kiệt không bố thí, sau khi chết sinh 
làm quỉ đói, trải nhiều đời kiếp không được nghe đến 
tên gọi thức ăn nước uống, nói gì đến việc được ăn 
uống, nỗi khổ đó thật khôn cùng. 

Những kẻ bác bỏ nhân quả, làm đủ các việc ác, 
sau khi chết sinh vào địa ngục, một ngày một đêm 
trải qua muôn lần chết đi sống lại mà chịu khổ. 

THẾ GIỚI TA BÀ

Nói “ba ngàn đại thiên” có nghĩa rằng: từ một, hai, 
cho đến một ngàn cõi Tứ thiên hạ là một tiểu thiên thế 
giới; lại từ một, hai, cho đến một ngàn tiểu thiên thế giới 
là một trung thiên thế giới; lại từ một, hai, cho đến một 
ngàn trung thiên thế giới là một đại thiên thế giới. Vì có 
ba lần số ngàn như vậy mới thành một đại thiên thế giới 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

12

cho nên gọi là “ba ngàn đại thiên” nhưng thật ra là chỉ 
cho một đại thiên thế giới mà thôi. 

Núi đại Thiết vi 

Đây là tên gọi chung chỉ thế giới mà đức Phật 
Thích-ca đã ra đời, cùng với toàn cõi thế giới ba ngàn 
đại thiên này. Nếu tính hết trong toàn cõi thế giới 
thì có đến 100.000.000 cõi Tứ đại thiên hạ bao quanh 
ngọn núi này. 

Tứ đại thiên hạ 

Bao gồm 4 châu, đều nằm ở khoảng giữa đường 
đi của mặt trời và mặt trăng, chính giữa là núi Tu di, 
trên đỉnh là cung trời Đao-lợi. 

Châu Nam thiệm bộ có 16 nước lớn, 500 nước 
trung bình, 100.000 nước nhỏ, nước Thiên Trúc nằm 
ngay chính giữa.1 

Châu Đông thắng thần, chính là nước Trung Hoa, 
nằm về phía đông nam nước Thiên Trúc, nên còn gọi 
là nước Đông Chấn Đán, cũng gọi là nước Đông Chi-
na, là một quốc gia có văn hiến. 

NĂM PHƯỚC BÁO CỦA NGƯỜI ẤN TỐNG KINH ĐIỂN

Một là được trường thọ, hai là được giàu có, ba là 
được thân thể đoan chính, bốn là được sanh vào nhà 
tôn quí, năm là được thông minh. 

1 Thiên Trúc là tên gọi được dùng để chỉ Ấn Độ thời xưa.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

13

PHƯỚC BÁO CỦA NGƯỜI TỤNG KINH

Do không sát sinh, không trộm cắp, giữ hòa khí, 
tin Phật và giác ngộ nên không rơi vào tám hoàn cảnh 
khó tu tập Phật pháp (hay Tám nan xứ), bao gồm:

Bốn hoàn cảnh trong cõi người: (1) sinh ra trước hay 
sau lúc Phật xuất thế, (2) sinh vào châu Bắc-câu-lô, (3) 
sinh làm người đui mù, câm điếc, (4) sinh làm người thế 
trí biện thông. 

Ba hoàn cảnh trong cõi ác: (5) địa ngục, (6) ngạ 
quỷ, (7) súc sinh. 

Một hoàn cảnh trong cõi trời: (8) sinh vào cõi trời 
Vô tưởng. 

Trưng dẫn sự tích 
RỒNG CẦU TRAI PHÁP

Ngày xưa, có vị quan giữ vườn thượng uyển, một 
hôm hái được thứ quả quý hiếm bên bờ hồ, liền dâng 
lên vua. Vua rất thích, nhân đó hạ lệnh cho ông mỗi 
ngày đều phải dâng thứ quả đó, nếu không có sẽ xử 
tội chết. 

Viên quan này kinh hoảng, oan ức kêu trời. Lúc đó, 
trong hồ có vị long vương hiện thành hình người, bưng 
mâm vàng đựng quả, an ủi vị quan rằng: “Ông đừng lo 
sợ nữa, hãy mang mâm quả này dâng vua, chỉ cầu xin 
một điều thôi. Thuở xưa, sau khi đức Phật Ca-diếp nhập 
Niết-bàn,1 tôi với vua này cùng thọ giới Bát quan trai. 

1 Đức Phật Ca-diếp là vị Phật ra đời trước đức Phật Thích-ca, vào lúc tuổi 
thọ trung bình của con người là 20.000 năm. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

14

Vua giữ trai giới đúng pháp, sau giờ ngọ không ăn, nên 
đời này được làm vua. Tôi bị người khác xúi giục, sau 
giờ ngọ vẫn cứ ăn, vì thế mới đọa vào loài rồng. Nay tôi 
mong muốn có được pháp Bát quan trai giới ấy để rộng 
khuyên mọi người cùng thọ trì. Nếu vua nhanh chóng 
mang giáo pháp ấy đến đây, tôi sẽ hết lòng giúp đỡ đất 
nước này. Bằng không, tôi sẽ nhấn chìm cả nước.”

Nhưng thuở ấy không có pháp Phật, biết tìm đâu 
ra giáo pháp Bát quan trai giới? Vua hết sức lo buồn sầu 
khổ. Bấy giờ, có người cha của một vị đại thần nói với 
vị ấy rằng: “Trong cây cột nhà ta thường phát ra ánh 
hào quang sáng rực, nên chẻ cây cột ấy ra thử xem.” 

Vị đại thần nghe lời cha, lúc chẻ ra liền thấy có hai 
quyển kinh: một quyển Mười hai nhân duyên và một 
quyển Bát quan trai pháp, liền mang dâng lên vua. 
Vua hết sức vui mừng, đưa quyển Bát quan trai pháp 
cho Long vương. 

Long vương sau đó cùng với 500 đứa con cùng 
nhau tu tập pháp Bát quan trai giới. Sau khi mạng 
chung, tất cả đều được sanh lên cõi trời Đao-lợi. 

Pháp Bát quan trai giới 

Thứ nhất, không giết hại: Bất kỳ loài nào có mạng 
sống đều không được giết hại; 

Thứ hai, không trộm cắp: Bất kỳ vật gì không phải 
sở hữu của mình, nếu người khác không tặng cho thì 
không được giữ lấy; 

Thứ ba, không dâm dục: Năm giới của người tu tại 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

15

gia chỉ cấm việc tà dâm, nhưng trong ngày thọ Bát 
quan trai thì dứt hẳn sự dâm dục; 

Thứ tư, không nói dối: Lời nói và tâm ý đều phải 
như nhau, hoàn toàn không có sự gian dối; 

Thứ năm, không uống rượu: Rượu làm rối loạn tâm 
tánh, uống vào sinh ra mọi tội lỗi; 

Thứ sáu, không dùng hương, hoa trang điểm, không 
ướp hương thơm vào thân thể: Vì dứt trừ sự tham đắm 
chấp trước nên không tô điểm làm đẹp thân thể; 

Thứ bảy, không đàn ca, hát xướng, nhảy múa; không 
đi nghe, xem người khác đàn ca, hát xướng, nhảy múa: Tự 
mình đàn ca, hát xướng hay xem, nghe người khác 
đàn ca, hát xướng đều làm rối loạn tâm tu tập. Nói 
đàn ca là chỉ chung việc sử dụng tất cả các loại nhạc 
khí như đàn, tiêu, sáo, quyển... 

Thứ tám, không ngồi, nằm trên giường ghế cao rộng: Vì 
đề phòng việc khởi tâm tham trước, phóng túng; 

Thứ chín, không ăn sai giờ:1 Người ăn sai giờ tâm trí 
dễ bị tối tăm, mê muội. 

Tám điều trước gọi là giới, điều thứ chín gọi là 
trai. Chữ quan (關) có nghĩa là đóng lại, chữ trai (齋) là 
nghiêm túc tề chỉnh. Dùng tám giới trước để đóng lại 
tất cả các cửa ác, dùng một pháp trai cuối cùng để giúp 
cho tinh thần sáng suốt, tỉnh táo, giữ được chính niệm. 

1 Người thọ Bát quan trai giới chỉ ăn một lần trong ngày vào trước giờ 
ngọ, gọi là ăn đúng giờ. Nếu sau giờ ngọ mà ăn thì gọi là ăn sai giờ 
(phi thời thực), tức là phạm giới. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

16

Không ăn sai giờ nghĩa là quá giữa ngày1 thì không 
ăn. Đây là đức Phật giúp cho người tại gia được thọ 
giới như người xuất gia, dùng đó làm phương tiện để 
gieo trồng căn lành xuất thế. 

Vì người tại gia còn sống đời vợ chồng, không 
dễ dứt bỏ sự dâm dục; lại mỗi người đều vướng mắc 
công ăn việc làm, không dễ giữ theo giới không ăn 
sai giờ, nên chỉ thiết lập kỳ hạn trong một ngày một 
đêm, tức là thọ giới từ buổi sáng sớm cho đến sáng 
sớm ngày hôm sau là hoàn mãn. Nếu muốn thọ trì 
nhiều lần vẫn phải giữ theo từng ngày một. Hết thảy 
các giới khác đều thọ trì suốt đời, chỉ riêng Bát quan 
trai giới có kỳ hạn chỉ trong một ngày một đêm. 

Nếu có thể phát tâm Bồ-đề, giữ giới này được thanh 
tịnh thì được vãng sinh Tây phương Cực Lạc, huống chi 
là việc sanh lên các cõi trời. Bằng như không thật giữ 
được theo đúng pháp thì việc thọ giới ắt chỉ là hình thức 
hư huyễn mà thôi.

Lúc thọ giới nên thỉnh một vị tỳ-kheo đến trước 
bàn thờ Phật để thuyết giới. Nếu không có tỳ-kheo thì 
tự mình đến trước bàn thờ Phật tác bạch để thọ giới. 
Nếu không có tượng Phật thì đối trước Kinh Phật để 
thọ giới cũng được. Nhưng nếu có tỳ-kheo mà không 
cầu vị ấy truyền giới, lại tự mình tác bạch thọ giới thì 
phạm lỗi khinh Pháp, khinh Tăng, lợi ích của việc trì 
giới sẽ do tâm khinh mạn đó mà giảm bớt. 

Bất kể là người chưa thọ giới, hoặc đã thọ Năm 

1 Tức sau giờ ngọ, sau 12 giờ trưa.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

17

giới, hay đã thọ giới Bồ Tát, đều có thể thọ trì Bát 
quan trai giới, vì giới này thuộc về giới gia hành.1 

CHÉP KINH THOÁT KHỔ

2
 

Niên hiệu Long Sóc năm thứ ba đời Đường Cao 
Tông,3 mẹ vợ của ông Lưu Công Tín ở Trường An qua 
đời. Không lâu sau, vợ ông là Trần thị cũng đột nhiên 
chết đi. Trần thị khi ấy nhìn thấy mẹ bà bị giam trong 
ngục đá, chịu nhiều cực hình, buồn bã nói với con gái: 
“Hãy mau mau vì mẹ mà chép một bộ kinh Pháp Hoa, 
giúp mẹ có thể thoát tội.” Vừa nói dứt lời, ngục đá lập 
tức đóng chặt, Trần thị liền sống lại. Bà đem việc ấy 
thuật lại với chồng. Lưu Công Tín liền nhờ người em 
rể là Triệu Sư Tử chép kinh. Họ Triệu bèn lấy một bộ 
kinh Pháp Hoa đã chép sẵn trước đó, đưa cho họ Lưu 
trang trí lại rồi dâng cúng. Kỳ thật, bộ kinh đó là do 
một người họ Phạm trước đây bỏ tiền thuê chép nhưng 
Lưu Công Tín không hề hay biết. Không lâu sau, Trần 
thị lại mộng thấy mẹ về giục chép kinh. Trần thị nói đã 
chép xong, bà mẹ khóc nói rằng: “Mẹ vì bộ kinh đó mà 
chịu thêm khổ sở. Đó là phúc đức của nhà họ Phạm tạo 

1 Gia hành: dịch từ Phạn ngữ prayoga, trước đây được dịch là phương 
tiện. Gia hành hàm nghĩa là “gia công dụng hành”. Ở đây, giới gia 
hành có thể được hiểu là giới để hỗ trợ, củng cố thêm cho sự tu tập. 
Vì thế có thể thọ trì riêng giới này hoặc cùng với các giới khác đều 
được. 

2 Trích từ sách Pháp uyển châu lâm (法苑珠林). Sách này có 100 
quyển, được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, thuộc tập 53, 
kinh số 2122. Câu chuyện này được chép ở quyển thứ 57, bắt đầu từ 
dòng thứ 26, trang 721, tờ c. Nội dung ở đây được lược kể lại, không 
trích nguyên văn.

3 Tức là năm 663.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

18

ra, sao lại cướp công người ta?” Tỉnh dậy bèn tra hỏi, 
quả nhiên nhà họ Phạm đã bỏ hai trăm lạng bạc thuê 
chép kinh. Do đó, liền chép riêng một bộ kinh Pháp 
Hoa khác để cúng dường.

Lời bàn 

Đất Dương Châu có người tên Nghiêm Cung, vào 
năm đầu niên hiệu Thái Kiến đời Trần1 chép kinh Pháp 
hoa để lưu truyền. Lúc bấy giờ, có vị thần miếu ở hồ 
Cung Đình báo mộng cho một người khách buôn, bảo 
lấy hết tài vật trong miếu mang đến chỗ ông Nghiêm, 
để ông ấy dùng vào việc chép kinh. Lại có một hôm, 
ông Nghiêm vào chợ mua giấy nhưng thiếu mất 3.000 
đồng, chợt thấy trong chợ có một người mang 3.000 
đồng đến, nói là giúp ông mua giấy. Nói xong liền 
biến mất.

Đến cuối đời Tùy, giặc cướp kéo đến tận Giang 
Đô, đều bảo nhau không được xâm phạm vào làng 
của ông Nghiêm chép kinh Pháp Hoa. Nhờ đó mà 
người làng phần lớn đều được sống sót. 

Đến cuối đời Đường, nhà họ Nghiêm vẫn còn tiếp 
tục việc chép kinh Pháp Hoa. 

Cho nên biết rằng, trong khi kinh sách được in ấn 
lưu truyền thì các vị thần linh đều rõ biết. 

GỐI ĐẦU LÊN KINH KHÔNG THI ĐỖ

2
 

Cao Thiên Hựu, người huyện Dĩnh Thượng, tỉnh 

1 Tức là năm 569.
2 Trích từ sách Cảm ứng thiên chú sớ (感 應 篇 註 疏).



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

19

An Huy, trước đây đã từng cùng hai người bạn đồng 
học đến Giang Ninh dự thi. Mọi người nghe danh thiền 
sư Thủ Nguyên ở núi Kê Minh là người đạo hạnh, liền 
rủ nhau đến tham bái. 

Thiền sư nhân đó nói với ba người rằng: “Hai vị 
này đều sẽ thi đỗ, chỉ riêng ông Cao không thể đỗ vì 
đã mê muội dùng kinh Lăng nghiêm làm gối kê đầu.” 

Nghe thế, Cao Thiên Hựu ngạc nhiên lắm, nhưng 
bình tĩnh suy nghĩ lại hồi lâu, mới nhớ ra trong tráp 
có một bộ kinh Lăng nghiêm, lúc nằm nghỉ chẳng bao 
giờ lấy ra, lại dùng cái tráp ấy gối đầu. 

Đến lúc có bảng báo kết quả thi, quả thật đúng 
như lời thiền sư. 

Lời bàn

Có người thắc mắc rằng, tất cả sách vở kinh thư 
đều nên tôn trọng, sao lại chỉ tôn sùng riêng Kinh 
điển nhà Phật? Những người ấy không biết rằng, tuy 
chữ nghĩa giống nhau, nhưng giáo pháp của Như 
Lai làm lợi ích khắp cả chúng sanh, hết thảy tám bộ 
trời rồng, không ai là không tin tưởng làm theo, nên 
những sách vở thư tịch thông thường không thể nào 
sánh kịp. Cũng như chiếu chỉ vua ban, không thể xem 
đồng như các văn bản khác. 

Xét như việc Cao Thiên Hựu khinh thường kinh 
Phật mà phải chịu hậu quả đi thi không đỗ như thế, 
thì người phát tâm in ấn lưu truyền Kinh điển được 
công đức lợi ích như thế nào hẳn có thể biết được. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

20

XÂY DỰNG, TU SỬA CHÙA 
CHIỀN, TU VIỆN

Giảng rộng

Phật, Pháp và Tăng-già là Ba ngôi báu, là thửa 
ruộng tốt để chúng sinh gieo trồng phước đức. 
Nhưng muốn cúng dường trang nghiêm lên Tam bảo, 
ắt chỉ có thể thực hiện được ở nơi chùa chiền, tu viện. 
Nếu không có chùa chiền, tu viện, ắt không có tượng 
Phật, Kinh điển giáo pháp. Hàng tăng ni nói riêng, 
bốn chúng Phật tử1 nói chung, dù muốn gieo trồng 
vào ruộng phước, lễ bái dâng hương, thọ trì đọc tụng 
Kinh điển, cũng không có nơi để thực hiện. Xét theo 
đó thì biết, công đức của người xây dựng, tu sửa chùa 
chiền, tu viện là hết sức lớn lao. 

Kinh Chánh pháp niệm xứ2 dạy: “Nếu chúng 
sanh nào nhìn thấy chùa chiền, tháp miếu hư hỏng 
liền ra sức tu sửa, lại khuyên dạy người khác cùng 
làm việc tu sửa, thì sau khi mạng chung được sinh về 
cõi trời, thân thể tươi sáng đẹp đẽ, vào rừng san hô 
quý cùng các thiên nữ vui hưởng năm món dục lạc. 
Khi nghiệp cõi trời đã hết, liền được sinh làm người, 
thân thể cũng được tươi sáng đẹp đẽ.”3 
1 Bốn chúng Phật tử bao gồm hai chúng xuất gia là tỳ-kheo và tỳ-kheo 

ni, hai chúng tại gia là ưu-bà-tắc (cư sĩ nam) và ưu-bà-di (cư sĩ nữ).
2 Chánh Pháp Niệm Xứ Kinh (正法念處經), được xếp vào Đại Chánh tân 

tu Đại tạng kinh, thuộc tập 17, kinh số 721, tổng cộng có 70 quyển, 
do ngài Cù Đàm Bát Nhã Lưu Chi dịch từ Phạn văn sang Hán văn vào 
đời Nguyên Ngụy.

3 Đoạn này thật ra là trích lại từ sách Pháp uyển châu lâm (法苑珠林) do 
ngài Đạo Thế soạn vào đời Đường, được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

21

Trong kinh Pháp diệt tận1 lại có nói rằng: “Về 
sau, khi thế giới khởi sinh tai kiếp lửa thiêu, nơi nào 
đã từng xây dựng chùa chiền, tháp Phật sẽ không bị 
thiêu đốt.”2 

Đức Phật có dạy: “Ví như có người bỏ ra trăm 
ngàn lượng vàng để xây dựng một ngôi chùa, lại 
được một vị tỳ-kheo giữ giới từng trụ trì nơi đó, thì 
cho dù ngôi chùa ấy về sau có bị lửa cháy, nước lụt 
mà hủy hoại mất đi, công đức của người xây dựng 
chùa ấy cũng không bị mất.” Theo đó mà xét thì việc 
xây dựng chùa chiền, tu viện nếu được thành tựu, trở 
thành ruộng tốt để chúng sinh gieo trồng phước đức, 
công đức sẽ lớn lao biết đến dường nào!

tạng kinh, thuộc tập 53, kinh số 2122, tổng cộng có 100 quyển. Phần 
văn trích bắt đầu từ dòng thứ 11, trang 583, tờ b, quyển 38, mở đầu 
bằng câu: Chánh pháp niệm xứ kinh vân - 正法念處經云 (Kinh Chánh 
pháp niệm xứ dạy rằng). Có lẽ tiên sinh An Sĩ đã dẫn chú dựa theo câu 
này. Khi đối chiếu nội dung trong chánh văn kinh (Chánh pháp niệm 
kinh, quyển 24), chúng tôi thấy có đôi chút khác biệt nhưng ý nghĩa 
vẫn tương đồng.

1 Tên đầy đủ là Phật thuyết Pháp diệt tận kinh (佛說法滅盡經), được 
xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh ở tập 12, kinh số 396, mất tên 
người dịch.

2 Đoạn này thật ra được trích lại từ sách Pháp uyển châu lâm (Đại Chánh 
tân tu Đại tạng kinh, tập 53, kinh số 2122), được tìm thấy trong quyển 
38, bắt đầu từ dòng thứ 2, trang 584, tờ a. Tiên sinh An Sĩ đã dẫn chú 
theo sách này.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

22

Trưng dẫn sự tích
TU-ĐẠT-ĐA CÚNG VƯỜN

1

Trong thành Xá-vệ có vị đại trưởng giả tên là Tu-
đạt-đa,2 muốn tìm một nơi thắng địa thích hợp để xây 
dựng tinh xá dâng lên cúng Phật. Cuối cùng chỉ tìm 
được khu vườn cây của thái tử Kỳ-đà, rộng tám mươi 
khoảnh,3 cây cối um tùm xanh tốt, thật là một nơi thắng 
địa thích hợp nhất. 

Tu-đạt-đa liền đến thưa với thái tử xin mua, thái tử 
nói: “Nếu đem vàng trải kín khắp vườn, ta sẽ bán cho 
ông.” Tu-đạt-đa mừng nói: “Nếu vậy thì vườn này sẽ 
là của tôi.” Ông lập tức cho người chở vàng đến trải, 
không bao lâu đã sắp kín hết khắp vườn. Thái tử thấy 
vậy liền nói: “Ta chỉ nói đùa thôi.” Tu Đạt đáp: “Ngài 
là thái tử cao quý, không nên có lời đùa cợt.” Liền 
quyết lòng mua cho bằng được, thái tử cuối cùng phải 
thuận ý bán.

Thái tử khi ấy cũng không nhận vàng, mà dùng 
số vàng ấy để tạo dựng trong tinh xá một ngàn hai 
trăm phòng ốc. Ngay trong lúc chuẩn bị nền móng xây 
dựng, tôn giả Xá-lợi-phất bỗng nhiên mỉm cười. Tu-

1 Trích từ sách Kinh luật dị tướng (Chú giải của soạn giả). Sách Kinh 
Luật Dị Tướng (經律異相) được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng 
kinh, thuộc tập 53, kinh số 2121, tổng cộng có 50 quyển, do ngài 
Bảo Xướng soạn vào đời Lương. Đoạn trích này nằm trong quyển 35, 
bắt đầu từ dòng thứ 5, trang 194, tờ c. Nội dung được lược kể lại chứ 
không trích nguyên văn.

2 Tên gọi này phiên âm từ Phạn ngữ Sudatta.
3 Vào thời quá khứ, đạo tràng của đức Phật Ca-diếp cũng ở nơi đây (Chú 

giải của soạn giả). Mỗi khoảnh là 100 mẫu theo đơn vị đo lường ngày 
xưa. Như vậy, khu vườn này rộng 80 khoảnh tức là 8.000 mẫu.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

23

đạt-đa thưa hỏi nguyên nhân, tôn giả đáp: “Nay tuy 
ông chỉ vừa khởi công xây dựng tinh xá ở đây để dâng 
cúng lên Phật và chư tăng, nhưng phước báu đời sau 
sẽ được thọ hưởng cung điện nơi cõi trời đã được định 
rồi.” Tôn giả nói xong liền dùng thần thông, khiến cho 
Tu-đạt-đa nhất thời có được thiên nhãn, cùng quan sát 
cung điện nơi cõi trời. Tu-đạt-đa được thấy như vậy 
rồi, trong lòng vô cùng hoan hỷ, liền thưa hỏi tôn giả 
xem cõi trời nào là an lạc nhất. Tôn giả Xá-lợi-phất dạy: 
“Tầng trời thứ tư của cõi Dục là cung trời Đâu-suất, 
hiện có Bồ Tát Di-lặc đang thuyết pháp, chính là nơi an 
lạc nhất.” Trưởng giả Tu-đạt-đa liền nói: “Con xin phát 
nguyện sinh về cõi trời ấy.” 

Lúc tinh xá xây dựng hoàn thành, đức vua cùng 
các quan đại thần, nhân dân, cả thảy hơn một trăm 
tám mươi vạn người, cùng đến thành Vương Xá cung 
thỉnh đức Phật và chư tăng. Khi đức Thế Tôn quang 
lâm, hào quang chiếu sáng khắp nơi, nhạc trời tự 
nhiên vang lên, nơi thế gian trống không người đánh 
cũng tự nhiên vang tiếng, bao nhiêu người mù, điếc, 
câm, ngọng đều tự nhiên được sáu căn đầy đủ như 
người bình thường. 

Lời bàn

Trong Kinh điển thường nói đến “Kỳ thọ Cấp Cô 
Độc viên” (Vườn ông Cấp Cô Độc, cây của thái tử Kỳ-
đà), chính là nơi này. Do khi bán vườn cho trưởng 
giả Tu-đạt-đa, thái tử có giao ước chỉ bán đất vườn, 
không bán cây cối, rồi lại mang tất cả cây cối trong 
vườn ấy dâng lên cúng dường Phật, nên gọi là “Kỳ 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

24

thọ” (cây của thái tử Kỳ-đà). Trưởng giả Tu-đạt-đa 
vốn thường chu cấp cho những người nghèo khổ, cô 
độc, nên được người đời xưng tụng là Cấp Cô Độc. 
Nhân đó mà khu vườn do ông dâng cúng được gọi là 
“vườn Cấp Cô Độc”.

PHƯỚC BÁO TU SỬA THÁP PHẬT

1

Sau khi đức Phật Ca-diếp nhập Niết-bàn, có bảy 
ngôi tháp được xây dựng để thờ phụng xá-lợi Phật. Sau 
nhiều năm, các tháp ấy hư hỏng, không ai tu sửa. Có 
một vị trưởng giả thấy vậy liền bảo mọi người rằng: 
“Rất khó được sinh vào thời có Phật pháp, lại cũng rất 
khó được sinh làm người. Tuy được làm người, nhưng 
nếu sinh vào những nơi xa xôi hẻo lánh chậm phát triển, 
hoặc sinh vào nhà tà kiến, ắt không khỏi bị đọa lạc. Nay 
chúng ta được sinh vào thời còn có Phật pháp, không 
thể để luống mất nhân duyên tốt đẹp này.” 

Nói rồi liền hướng dẫn 93.000 người khác, cùng 
tu sửa các tháp Phật, lại cùng nhau phát lời nguyện 
rằng: “Nguyện cho đời sau không rơi vào ba đường 
dữ, tám hoàn cảnh khó tu tập Phật pháp, được gặp 
đức Phật Thích-ca ra đời, trong Pháp hội đầu tiên 
thảy đều được độ thoát.”

Về sau, tất cả những người này sau khi mạng 
chung đều được sinh lên cõi trời, cuối cùng được gặp 

1 Trích từ kinh Xuất Diệu (出曜經), được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại 
tạng kinh, thuộc tập 4, kinh số 212, tổng cộng có 30 quyển, do ngài 
Trúc Phật Niệm dịch vào đời Diêu Tần.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

25

đức Phật Thích-ca xuất thế, quả đúng như lời phát 
nguyện ngày trước. 

Lời bàn

Đức Phật kể lại chuyện này xong lại dạy rằng: “Vị 
trưởng giả đứng đầu ngày ấy, nay chính là đức vua Bình 
Sa nước Ma-kiệt-đề. Còn 93.000 người cùng tu sửa tháp 
Phật ngày xưa, nay đều ở trong số những người được 
gặp Phật, nghe pháp.” 

CHƯ THIÊN RẢI HOA CÚNG DƯỜNG

1

Thuở xưa có một người nông dân, xây dựng một 
căn phòng nhỏ dâng cúng cho một vị tỳ-kheo đã 
chứng quả A-la-hán, hiệu là Ly Việt. Căn phòng nhỏ 
đến mức chỉ vừa đủ cho ngài tạm đặt thân nghỉ ngơi 
mà thôi, nhưng người ấy có sửa dọn chung quanh căn 
phòng để có chỗ cho ngài đi kinh hành.

Về sau, người nông dân ấy qua đời liền được 
sinh lên cõi trời Đao-lợi, được sống trong một cung 
điện rộng vuông vức mỗi bề 4.000 dặm. Người ấy tự 
biết phước báo được hưởng đó là do nhân duyên đời 
1 Trích từ kinh Tạp thí dụ (雜譬喻經) (Chú giải của soạn giả), hiện có 3 

bản khác nhau trong Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, đều xếp vào tập 
4. Trong đó kinh số 204 có 1 quyển, do ngài Chi Lâu Ca Sấm dịch vào 
đời Hậu Hán, kinh số 205 có 2 quyển, đã mất tên người dịch, và kinh 
số 207 có 1 quyển, do ngài Đạo Lược soạn. Tuy nhiên, theo tra cứu 
của chúng tôi thì ở đây An Sĩ toàn thư dường như đã có sự nhầm lẫn 
khi dẫn chú, vì câu chuyện này không tìm thấy ở cả 3 bản kinh trên, 
mà lại được tìm thấy trong Cựu Tạp thí dụ kinh (舊雜譬喻經), thuộc tập 
4, kinh số 206 trong Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tổng cộng có 2 
quyển, do ngài Khương Tăng Hội dịch vào đời Ngô. Câu chuyện này 
bắt đầu từ dòng thứ 26, trang 515, tờ b, quyển 1.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

26

trước đã xây dựng căn phòng nhỏ cúng dường vị tỳ-
kheo chứng quả A-la-hán, liền mang hoa tươi cõi trời 
đến rải xuống cúng dường nơi căn phòng vị tỳ-kheo 
Ly Việt cư ngụ, khấn rằng: “Ta ngày xưa bất quá chỉ 
xây dựng một căn phòng nhỏ vách đất sơ sài, không 
ngờ ngày nay được hưởng phước báo lớn lao như thế 
này, nên đặc biệt mang hoa đến đây rải xuống cúng 
dường.”1

Lời bàn

Ngài Xá-lợi-phất có lần nhìn thấy một vị thiên 
nhân đến rải hoa lên xác chết, hết sức cung kính, liền 
hỏi nguyên do. Vị thiên nhân đáp: “Đây chính là thân 
xác đời trước của con. Lúc con còn sống, nhờ có thân 
này để hiếu dưỡng cha mẹ, cung kính sa-môn, làm 
nhiều việc lành, giờ đây mới hưởng phước cõi trời, 
nên con rải hoa cúng dường thân này.” 

Không bao lâu sau, ngài lại thấy vô số quỷ dữ, 
mỗi con quỷ ấy đều dùng roi quất vào một xác chết, 
liền đến hỏi nguyên do. Các quỷ đều đáp rằng: “Đây 
chính là thân xác đời trước của con. Lúc còn sống, do 
thân này làm những việc sát sinh, trộm cắp, tà dâm, 
nói dối, ngỗ nghịch với cha mẹ, hủy báng Tam bảo, 
khiến cho ngày nay phải chịu đủ các khổ não, nên con 
giận mà dùng roi đánh.” 

Xét như trên thì có thể hiểu được việc thiên nhân đến 
rải hoa lên căn phòng của tỳ-kheo Ly Việt để cúng dường.

1 Tiếng Phạn dùng chữ Thủ-đà, Hán văn dịch nghĩa là “nông phu”, tức 
chỉ giai cấp thứ tư của Ấn Độ thời cổ. Trong văn dùng “đệ tứ tánh” chỉ 
giai cấp này, tức là nông dân. (Chú giải của soạn giả)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

27

NỐI NGHĨA VỢ CHỒNG

1
 

Trong thành Xá-vệ có một vị trưởng giả từng xây 
dựng chùa chiền, tháp Phật. Sau khi ông qua đời liền 
được sinh lên cõi trời.2 Từ đó, người vợ thương nhớ 
chồng, thường đến quét dọn ngôi chùa do chồng bà 
xây dựng trước đây. Một hôm, người chồng từ xa lên 
tiếng nói với bà rằng: “Ta là chồng của nàng ngày 
trước, nhờ công đức xây dựng chùa nên đã được sinh 
lên cõi trời. Vì thấy nàng luôn thương nhớ ta nên đặc 
biệt từ cõi trời giáng hạ xuống đây. Chỉ tiếc vì thân 
người ô uế chẳng được thanh tịnh như chư thiên, nên 
chúng ta không thể gần nhau được nữa. Nếu nàng 
vẫn muốn làm vợ ta thì nên thường cúng dường Phật 
và chư Tăng, quét dọn chùa chiền tháp Phật, phát 
nguyện được sinh về cùng một cõi trời với ta.”

Người vợ làm theo đúng như lời ấy, sau khi mạng 
chung quả nhiên được sinh lên cùng một cõi trời ấy, 
cùng nhau nối nghĩa vợ chồng. Cả hai cùng đến lễ 

1 Trích từ kinh Tạp bảo tạng (雜寶藏經) (Chú giải của soạn giả). Kinh này 
được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, thuộc tập 4, kinh số 203, 
tổng cộng có 10 quyển, do ngài Kiết Ca Dạ và ngài Đàm Diệu cùng 
dịch từ Phạn văn sang Hán văn vào đời Nguyên Ngụy. Câu chuyện 
này bắt đầu từ dòng thứ 19, trang 473, tờ b của quyển 5. Chúng tôi đã 
đối chiếu nội dung thấy soạn giả đã kể lại chuyện này chứ không trích 
nguyên văn trong kinh. Tiêu đề của chuyện này trong kinh là Trưởng 
giả phu phụ tạo tác phù đồ sinh thiên duyên - 長者夫婦造作浮圖生天
緣 (Nhân duyên vợ chồng trưởng giả cùng xây dựng chùa tháp được 
sinh về cõi trời).

2 Theo trong Kinh văn thì vị này sinh lên cõi trời Ba mươi ba, tức cõi trời 
Đao-lợi (Phạn ngữ: Trāyastrimśa).



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

28

Phật, được đức Phật thuyết pháp cho nghe, liền chứng 
quả Tu-đà-hoàn.1 

Lời bàn

Trong Kinh có dạy rằng: “Quét chùa trong khắp 
một cõi Diêm-phù-đề không bằng quét một ngôi tháp 
Phật chỉ lớn bằng bàn tay.” Cho nên, công đức quét 
tháp Phật là hết sức lớn lao. 

KHÓ THÀNH CHỒNG VỢ

2

Trong thành Xá-vệ có hai vợ chồng hết sức kính tin 
Tam bảo. Khi họ còn chưa có đứa con nào với nhau thì 
người vợ đã mất sớm, được sinh lên làm thiên nữ trên 
cõi trời Đao-lợi, thân thể vô cùng đoan nghiêm xinh đẹp 
không gì sánh bằng. Khi ấy, vị thiên nữ khởi lên ý nghĩ 
không biết trong cõi người có ai là người xứng đáng để 
làm chồng mình. Nghĩ rồi liền dùng thiên nhãn quán 
xét, thấy người chồng cũ xuất gia thành một vị tỳ-kheo, 
tuổi tác cũng đã cao, ngày ngày lo việc quét dọn chùa 
chiền, tháp Phật. Thiên nữ liền phóng chiếu hào quang 
cõi trời, soi đến chỗ người chồng cũ khiến cho ông được 
nhìn thấy, khuyên ông hãy tinh tấn tu hành để ngày sau 
được sinh lên cõi trời, lại cùng nhau kết thành chồng vợ. 
1 Tu-đà-hoàn, tức Sơ quả, là quả vị đầu tiên trong bốn Thánh quả, còn 

gọi là quả Nhập lưu. Người chứng đắc quả vị này còn 7 lần sinh lên cõi 
trời, 7 lần trở lại nhân gian, sau đó mới dứt trừ được sinh tử. (Chú giải 
của soạn giả, có bổ sung)

2 Trích từ Luận Phân biệt công đức (分別功德論) (Chú giải của soạn 
giả). Luận này được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, thuộc tập 
25, kinh số 1507, tổng cộng có 5 quyển, đã mất tên người dịch. Câu 
chuyện này được chép trong quyển 3, bắt đầu từ dòng thứ 7, trang 
38, tờ c.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

29

Vị tỳ-kheo nghe biết người vợ trước đây của mình 
giờ đã được sinh lên cõi trời, lại càng tu tập tinh tấn 
hơn nữa. Thời gian sau, thiên nữ lại hiện đến, thấy 
vậy nói rằng: “Ngày nay đức hạnh của ngài đã vượt 
xa tôi, tôi thật không thể làm vợ ngài được nữa.”

Vị tỳ-kheo nghe thiên nữ nói vậy thì càng tu tập 
tinh tấn nhiều hơn nữa, cuối cùng chứng đắc quả 
A-la-hán.

Lời bàn

Vì phước đức và nghiệp báo phải tương đồng với 
nhau mới có thể kết duyên chồng vợ, nên có thể thấy 
rằng việc người vợ bao giờ cũng phải nương theo 
chồng, cùng nhau chia sẻ vinh nhục sang hèn, ấy đều 
là do nghiệp đời trước chiêu cảm mà thành. 

DÙNG NHÀ LÀM CHÙA

1

Vào đời Bắc Tống có vị cư sĩ tên Phạm Trọng 
Yêm,2 tên tự là Hy Văn, suốt đời thường rộng làm 
đủ mọi việc thiện, dốc lòng tin sâu Phật pháp. Khi 
làm quan, mỗi lần nhận chức ở bất cứ đâu, ông đều 
bỏ tiền ra xây dựng chùa chiền, tạo điều kiện khuyến 
khích người khác xuất gia tu hành, đem lòng tôn kính 
mà làm hưng thịnh Tam bảo. 

Phạm Trọng Yêm cùng với hai vị thiền sư Lang Gia 

1 Trích từ sách Kim thang biên. (Chú giải của soạn giả) Đúng ra tên đầy 
đủ của sách này là Phật Pháp Kim Thang Biên (佛法金湯編), hiện xếp 
trong Vạn tân toản Tục tạng kinh, thuộc 87, kinh số 1628, tổng cộng 
có 16 quyển, do ngài Tâm Thái biên soạn vào đời Minh.

2 Phạm Trọng Yêm sinh năm 989, mất năm 1052.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

30

Huệ Giác và Tiến Phước Thừa Cổ có giao tình đạo vị hết 
sức mật thiết. Hồi còn trẻ, Trọng Yêm có lần đến chùa đọc 
sách tại núi Trường Bạch, tình cờ phát hiện một chỗ chôn 
giấu vàng. Ông che kín chỗ ấy lại mà đi, không động 
đến một mảy may. Sau này ông ra làm quan rồi, mới đến 
chỉ cho chư tăng trong chùa nơi giấu vàng ấy, bảo các vị 
dùng vàng để xây dựng, tu sửa lại chùa. 

Có lần ông vâng mệnh đến Hà Đông truyền đạt 
lệnh vua và phủ dụ quân dân địa phương, tình cờ gặp 
được một bản kinh Phật cổ xưa rất quý, tên là Thập 
lục La-hán nhân quả tụng.1 Ông đích thân viết lời tựa, 
trao cho thiền sư Huệ Triết để lưu hành. 

Những năm về già, ông dùng nhà ở của mình sửa 
sang lại thành một ngôi chùa, lấy tên là chùa Thiên 
Bình, cung thỉnh thiền sư Pháp Viễn ở Phù Sơn đến 
trụ trì.2 

Vào đời vua Tống Nhân Tông, ông được thăng chức 
quan Khu mật, tham gia việc chính sự quốc gia. Sau khi 
ông mất, vua truy phong tước Sở Quốc công, ban thụy 
hiệu là Văn Chính, con cháu đời sau đều nối nhau vinh 
hiển, thành đạt.

Lời bàn
Nhà cửa ruộng vườn, bất quá chỉ như quán trọ 

1 Sách Phật Tổ thống kỷ, quyển 45, có nhắc đến việc này. Theo sách 
này thì tên kinh là Thập lục La-hán nhân quả thức kiến tụng (六羅漢因
果識見頌). Bản này sau được xếp vào Vạn tân toản Tục tạng kinh với 
tên là Thập lục Đại La Hán nhân quả thức kiến tụng (十六大羅漢因果
識見頌), thuộc tập 2, kinh số 207, 1 quyển, do ngài Xà-na-đa-ca dịch 
từ Phạn văn sang Hán văn vào đời Đường.

2 Học phủ Tô Châu cũng chính là do Phạm Trọng Yêm hiến tài sản riêng 
để sáng lập thành.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

31

tạm ghé trong một đời, khi có được thì nên vui mừng 
hoan hỷ dùng để bố thí, tu phước. 

Đời Đông Tấn, Trấn Tây Tướng quân là Tạ Thượng,1 
nhờ được cha là Tạ Côn về báo mộng mà thoát nạn, nhân 
đó nên vào niên hiệu Vĩnh Hòa thứ tư2 liền sửa sang nhà 
ở của mình làm thành chùa Trang Nghiêm.3 Quan Trung 
thư lệnh là Vương Thản Chi hiến đất vườn nhà xây dựng 
thành chùa An Lạc.4 Quan Thứ sử thời Đông Tấn là Đào 
Phạm, vào niên hiệu Thái Nguyên năm thứ nhất5 cũng 
sửa sang nhà ở của mình, xây dựng thành chùa Tây Lâm.6 
Đời Bắc Tống có Lý Tử Ước,7 vào năm mất mùa đói kém 
tổ chức việc nấu cháo phát chẩn, cứu sống được đến hàng 
chục ngàn người, về sau cũng dùng nhà ở của mình xây 
dựng thành ngôi chùa thờ Phật.8 Đời nhà Đường, Vương 
Ma Cật9 nhân lúc thọ tang mẹ liền dâng biểu lên triều 
đình, thỉnh cầu cho phép ông mang toàn bộ cơ sở đã kiến 
lập ở núi Lam Điền thuộc Võng Xuyên sửa sang thành 
chùa thờ Phật. Lại như các ông Bạch Lạc Thiên,10 Vương 

1 Tạ Thượng sinh năm 308, mất năm 356, con quan Thái thú Dự Chương 
là Tạ Côn. Ông có người em là Tạ An Tùng cũng làm đến chức Thái phó 
đời Đông Tấn. 

2 Tức là năm 348.
3 Xem trong sách Kiến khang lục (建康錄). (Chú giải của soạn giả)
4 Xem trong sách Sưu thần ký (搜神記). (Chú giải của soạn giả)
5 Tức là năm 376.
6 Xem chuyện này trong sách Tấn thư (晉書). (Chú giải của soạn giả)
7 Còn có tên là Lý Soạn.
8 Xem chuyện này trong sách Pháp hỷ chí (法喜志). (Chú giải của soạn 

giả)
9 Tức Vương Duy, sinh năm 701, mất năm 761, là một họa sĩ, nhà thư 

pháp, và đặc biệt là nhà thơ danh tiếng của đời Đường. Ông được 
mệnh danh là Thi Phật, cùng với Đỗ Phủ (Thi Thánh) và Lý Bạch (Thi 
Tiên) được xem là 3 nhà thơ nổi tiếng nhất đời Đường.

10 Tức Bạch Cư Dị, một nhà thơ danh tiếng của đời Đường.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

32

Giới Phủ1 cũng đều dùng nhà ở của mình để xây dựng lại 
thành chùa thờ Phật.2

Nếu đem so những bậc hiền nhân đời trước 
như thế với những kẻ đời nay chỉ biết bóc lột, bòn 
rút tài sản người khác để xây dựng nhà to cửa lớn 
cho mình, để rồi đành chịu để cho những đứa con 
cháu hư hỏng hủy hoại tiêu tan hết, trong khi một 
đời chẳng chịu bỏ ra một đồng một cắc để làm việc 
phước thiện, thì quả thật là khác biệt nhau một trời 
một vực, như rồng thiêng đem so với thằn lằn nhỏ 
nhoi hèn mọn!

GIÚP THUỐC THANG CỨU 
NGƯỜI BỆNH KHỔ

Giảng rộng

Trong cõi Diêm-phù-đề này có cả vạn giống cây, 
tám ngàn giống cỏ, bảy trăm bốn mươi giống cây 
thuốc lẫn lộn, bốn mươi ba giống cây với đủ loại 
hương thơm, một trăm hai mươi mốt giống cây quý, 
hết thảy đều có thể dùng vào việc cứu người. Đối với 
người đang mang tật bệnh thống khổ, ắt không gì có 
thể quý hơn thuốc men chữa trị cho họ. 

1 Tức Vương An Thạch, sinh năm 1021, mất năm 1086, từng làm đến 
chức Tể Tướng triều Bắc Tống. Ông cũng là một nhà văn, nhà thơ nổi 
tiếng, được xếp vào một trong Đường Tống Bát đại gia. Bảy người kia 
là: Hàn Dũ, Liễu Tông Nguyên, Âu Dương Tu, Tô Tuân, Tô Thức, Tô 
Triệt và Tằng Củng.

2 Xem những chuyện vừa nói trên trong truyện kể về mỗi vị. (Chú giải 
của soạn giả)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

33

Dùng thuốc cứu người, đó chính là tu hạnh thí 
xả. Chỉ bày phương thuốc cho người, đó cũng là tu 
hạnh thí xả. Chữa trị cho người nghèo khổ không 
tính toán so đo chi phí lợi hại, đó là tu hạnh thí xả. 
Khuyên người khác không bán thuốc giả, đó cũng là 
tu hạnh thí xả. Phương pháp tu tập hạnh thí xả tuy 
có rất nhiều, nhưng tựu trung quan trọng nhất vẫn là 
phải xuất phát từ tấm lòng bi mẫn thương người.

Vào thời thế gian suy mạt, tật bệnh cứ dần dần 
ngày càng nhiều hơn, mà thuốc men lại dần dần ngày 
càng khan hiếm. Hãy lấy ví dụ như bệnh đậu mùa ở 
trẻ con, từ đời Ngụy, Tấn về sau mới có, bệnh trúng 
phong chỉ bắt đầu có từ năm cuối niên hiệu Thuận Trị 
đời Thanh.1 Gần đây, trẻ sơ sinh thường hay bị chứng 
đường lang tử,2 phải cắt bỏ hạch đi mới bú mẹ được, 
bằng không chỉ trong một hai ngày có thể tử vong. 
Những bệnh quái lạ như vậy, vào thời tôi còn nhỏ 
thật chưa từng nhìn thấy.

Cách đây mười ngàn năm, nước uống vào có vị 
hết sức ngon ngọt, như mùi vị của sữa đặc. Đến thời 
ông Kỳ-bà,3 tại Ấn Độ vẫn còn giữ được một cây quý 

1 Tức năm 1661.
2 Bệnh chứng ở trẻ em, làm sưng tấy chân răng hai bên khoang miệng, 

khiến trẻ em không thể bú mẹ, nên còn gọi là bệnh phương nhũ (妨 
乳), tên Anh ngữ là ootheca mantidis.

3 Kỳ-bà là một vị vương tử ở Ấn Độ, là bậc thánh trong ngành y. (Chú 
giải của soạn giả) Tên gọi này được phiên phiên âm từ Phạn ngữ là 
Jīvaka. Vị này sống cùng thời đức Phật Thích-ca, là một trong các đệ 
tử thuần thành tin Phật, thường giữ việc chăm sóc sức khỏe cũng như 
thuốc thang trị liệu cho các vị tỳ-kheo có bệnh trong tăng đoàn thời 
Phật tại thế.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

34

gọi là dược vương, có thể dùng soi chiếu thấy được 
thấu trong nội tạng của con người. Vào triều Minh, loại 
nhân sâm tốt nhất, phần rễ đã phát triển rõ rệt thành 
hình người, vẫn còn rất nhiều, giá bán mỗi cân cũng 
chỉ tương đương như một cân bạc trắng. Ngày nay, giá 
bán đã cao hơn gấp bốn, năm lần mà màu sắc, mùi vị 
đều không được như trước. Trong tương lai khoảng 
5.000 năm nữa, tuổi thọ trung bình của con người giảm 
xuống chỉ còn 20 năm, tai kiếp dịch bệnh khởi sinh, 
người chết nằm phơi xác khắp ngoài đồng nội. Tai 
kiếp này kéo dài đến bảy tháng bảy ngày mới dứt. Lúc 
ấy, các thứ nhu yếu thông thường như đường, muối... 
cũng không tìm ra được, huống hồ là các loại thuốc 
quý giá như nhân sâm, phục linh, nhục quế, phụ tử...

Luận Bà-sa có nói rằng: “Như có người mang một 
quả a-lê-lặc1 dâng lên cúng dường cho một vị tăng bị 
bệnh, thì trong tương lai người ấy nhất định sẽ không 
gặp phải những tai kiếp dịch bệnh.”

Bệnh tật khổ não không sẵn có lúc ta mới sinh ra, 
đều phải có nguyên nhân mới sinh khởi. Kinh Đại 
phương quảng Tổng trì2 dạy rằng: “Khởi tâm xấu ác 
lấy mắt nhìn người phát tâm Bồ-đề nên phải chịu quả 
báo đui mù. Dùng lời xấu ác hủy báng người phát tâm 
Bồ-đề nên phải chịu quả báo sinh ra không có lưỡi.” 

1 Ở đây chỉ dùng tên loại quả này để nêu ví dụ, không nhất thiết phải 
dùng quả này, mà có thể là bất kỳ loại dược phẩm, thuốc men nào... 
(Chú giải của soạn giả) 

2 Tên kinh đầy đủ là Đại thừa phương quảng Tổng trì (大乘方廣總持經), 
được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, thuộc tập 9, kinh số 275, 
có 1 quyển, do ngài Tỳ-ni-đa-lưu-chi dịch vào đời Tùy. Phần trích kinh 
văn bắt đầu từ dòng thứ 17, trang 381, tờ a.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

35

Lương hoàng sám1 nói rằng: “Sinh ra làm người câm 
ngọng, là do nhân đời trước hủy báng người khác. 
Sinh ra làm người thấp bé, là do nhân đời trước khinh 
miệt người khác. Sinh ra làm người xấu xí đen đủi, 
là do nhân đời trước ngăn che ánh sáng Phật pháp. 
Thân thể sinh ung nhọt đau đớn là do nhân đời trước 
đánh đập hành hạ các chúng sinh khác.” Kinh Pháp 
hoa dạy rằng: “Người mắc các bệnh phù nề, đau đầu, 
ghẻ lở, phong hủi... là do nhân đời trước hủy báng 
kinh này nên phải chịu quả báo như thế.” 

Theo đó thì có thể biết rằng, mỗi một chứng 
bệnh đều có nguyên do tạo nghiệp đời trước. Cấp 
phát thuốc thang chữa trị, ấy là cứu giúp người sau 
khi bệnh tật đã sinh khởi; khuyên người không tạo 
nghiệp ác, ấy là cứu giúp người từ khi bệnh tật còn 
chưa sinh ra. Nếu mượn lời dạy của Khổng tử để so 
sánh thì một đàng giống như “phân xử công minh việc 
tranh tụng của dân”, một đàng là “khuyên dạy để dân 
không còn tranh tụng”.2 Cả hai việc đều có thể cùng lúc 
thực hiện, không có gì trở ngại cho nhau.

1 Tên chính thức của sách này là Từ bi đạo tràng sám pháp (慈悲道場懺
法), được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, thuộc tập 45, kinh 
số 1909, tổng cộng có 10 quyển, do nhiều vị đại pháp sư hợp soạn 
vào đời Lương, nên cũng thường gọi là Lương hoàng sám hay Lương 
hoàng bảo sám. Đoạn trích này bắt đầu từ dòng thứ 21, trang 932, tờ 
b, quyển 3. 

2 Khổng tử có nói rằng: “Phân xử việc tranh tụng phải đặt mình vào vị 
trí của người để lắng nghe, đạt đến sự công minh, nhưng cũng không 
bằng làm sao khiến cho người không khởi việc tranh tụng.”



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

36

Trưng dẫn sự tích

NHIỀU ĐỜI KHÔNG BỆNH TẬT

1

Vào thời đức Phật Tỳ-bà-thi ra đời,2 tôn giả Bạc-
câu-la là một người nghèo khổ. Tôn giả nhìn thấy 
một vị tỳ-kheo mắc chứng đau đầu, liền phát tâm chí 
thành dâng cúng một quả a-lê-lặc,3 vị tỳ-kheo nhờ đó 
được khỏi bệnh. 

Do nhân duyên ấy, từ đó về sau trong suốt 91 
kiếp,4 Tôn giả dù sinh trong cõi trời hay cõi người 
cũng đều không mắc phải bệnh khổ. 

Lời bàn

Người thế tục, lúc tuổi già hay khi có bệnh đều 
được vợ con, người thân chăm sóc, nhưng các vị tăng 
ni khi mắc bệnh phải nằm liệt giường thì hoàn toàn 
không có ai chăm sóc, nhìn quanh chẳng có ai thân 

1 Trích từ kinh Phó pháp tạng. (Chú giải của soạn giả) Tên gọi chính 
xác của sách là Phó pháp tạng nhân duyên truyện (付法藏因緣傳), 
không phải là kinh. Sách này được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng 
kinh, thuộc tập 50, kinh số 2058, tổng cộng có 6 quyển, do các ngài 
Kiết-ca-dạ và Đàm Diệu cùng dịch từ Phạn văn sang Hán văn vào đời 
Nguyên Ngụy.

2 Đây là vị Phật thứ 998 trong kiếp Trang nghiêm thời quá khứ.
3 A-lê-lặc: tên gọi được phiên âm từ Phạn ngữ Haritaki, nên trong một 

số kinh luật cũng được đọc là ha-lê-lặc. Theo Phật Quang Đại từ điển 
thì loại cây này có tên khoa học là terminalia chebula, là loại cây ăn 
trái sinh sản ở các vùng Lĩnh Nam (Trung Quốc), bán đảo Trung Nam, 
Ấn Độ v.v... Thân cây giống như cây dâm bụt, lá dài và nhọn, hoa màu 
trắng, kết quả vào đầu mùa thu, quả hơi tròn như quả trứng, màu vàng 
chanh, dùng làm thuốc chữa được nhiều loại bệnh.

4 Tức là thời gian hoàn tất một chu kỳ tăng, giảm tuổi thọ trung bình của 
con người, hay một tiểu kiếp. (Chú giải của soạn giả) 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

37

cận, hoàn cảnh thật hết sức thê thảm.1 Cho nên, trong 
Kinh điển khuyến khích mọi người nên cúng dường 
các vị tăng ni bị bệnh, sẽ được phước báo lớn lao nhất. 

UNG NHỌT BIẾT NÓI

2

Vào đời Hán Cảnh Đế,3 chư hầu bảy nước lộng 
quyền kiêu ngạo xem thường hoàng đế, Ngô Vương 
Lưu Tỵ lại có ý mưu phản. Quan ngự sử đại phu là 
Triệu Thố lo lắng sự biến loạn, khuyên vua nên cắt bớt 
đất đai phong cho chư hầu để giảm thiểu quyền lực 
của họ. Bảy nước chư hầu nghe tin hoàng đế muốn cắt 
bớt đất đai được phong, liền đồng loạt nổi loạn.4 Hán 
Cảnh Đế hết sức lo sợ, hội triều thần bàn cách đánh 
dẹp, nhưng Viên Áng vốn có tư thù với Triệu Thố nên 
thừa dịp khuyên hoàng đế nên giết Triệu Thố để yên 
lòng chư hầu. Hoàng đế nghe lời, bắt Triệu Thố mang 
chém ngang lưng tại chợ Đông. Về sau, quan Bộc xạ 

1 Ở đây muốn nói đến các vị tăng ni theo hạnh xuất ly như thời Phật tại 
thế, không có trú xứ, thường khất thực du phương. Các vị tăng ni ngày 
nay hầu hết đều có trú xứ, nên huynh đệ tỷ muội có thể cùng chăm sóc 
cho nhau những khi có bệnh. (Chú giải của soạn giả)

2 Trích từ các sách Hán thư (漢書) và Thủy sám duyên khởi (水懺緣起). 
(Chú giải của soạn giả)

3 Hán Cảnh Đế (汉景帝), sinh năm 188 trước Công nguyên, mất năm 
141 trước Công nguyên, tên thật là Lưu Khải (劉啟), là hoàng đế thứ 6 
của nhà Hán. Ông trị vì từ năm 157 đến năm 141 trước Công nguyên.

4 Bảy nước chư hầu dấy loạn vào tháng 1 năm 154 trước Công nguyên, 
do Ngô vương Lưu Tỵ khởi xướng và cầm đầu, bao gồm: Ngô vương 
Lưu Tỵ (劉濞), Sở vương Lưu Mậu (劉戊), Triệu vương Lưu Toại (劉遂), 
Tế Nam vương Lưu Tịch Quang (劉辟光), Tri Xuyên vương Lưu Hiền (
劉賢), Giao Tây vương Lưu Ngang (劉卬), Giao Đông vương Lưu Hùng 
Cừ (劉雄渠).



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

38

Đặng Công dâng thư kêu oan, hoàng đế hết sức hối 
hận nhưng sự đã rồi.1 

Đến đời Đường Ý Tông2 có quốc sư Ngộ Đạt. Khi 
còn là một vị tỳ-kheo chưa mấy người biết đến, ngài 
có tình cờ gặp gỡ một vị tăng ở kinh đô. Vị tăng này 
thân mang bệnh dữ, mọi người đều xa lánh, chỉ riêng 
ngài Ngộ Đạt hết lòng chăm sóc, không hề tỏ vẻ chê 
chán. Đến lúc chia tay nhau, vị tăng cảm thâm tình ấy 
nên dặn lại rằng: “Ông sau này sẽ gặp nạn, lúc đó có 
thể đến tìm ta ở núi Trà Lũng thuộc Bành Châu, Tây 
Thục. Trên núi ấy, cứ tìm đến nơi nào có hai cây tùng 
sẽ gặp nhau.” 

Về sau, ngài Ngộ Đạt ở Trường An, đức hạnh 
ngày một vang xa, được hoàng đế Ý tông kính lễ tôn 
làm Quốc sư, ban tòa báu bằng gỗ trầm hương, đối 
đãi ngày càng cung kính, trọng hậu hơn. Khi ấy, bỗng 
nhiên nơi đầu gối của ngài phát sinh một cái nhọt độc 
hình dáng như mặt người, cũng đầy đủ mắt, mày, 
răng, miệng, lại cũng ăn uống được như người không 
khác. Nhọt độc ấy làm cho ngài Ngộ Đạt đau đớn cực 

1 Khi Ngô vương lôi kéo chư hầu nổi loạn có nêu cao khẩu hiệu là “diệt 
gian thần Triệu Thố”, bởi các nước chư hầu đều cho rằng việc hoàng 
đế muốn cắt bớt đất đai của họ là do Triệu Thố xúi giục. Viên Áng nhân 
việc này mới có thể thuyết phục Hán Cảnh đế giết Triệu Thố, vì cho 
rằng chư hầu sẽ không còn cớ để làm loạn. Không ngờ Ngô vương 
vốn đã có ý làm phản từ lâu, việc Triệu Thố chỉ là cái cớ nêu ra để 
lôi kéo các chư hầu khác. Vì thế, sau khi giết Triệu Thố, chư hầu vẫn 
không chịu rút quân. Cuối cùng, Hán Cảnh Đế phải nhờ có Chu Á Phu 
cầm quân ra đánh mới dẹp yên được loạn này.

2 Đường Ý Tông, sinh năm 833, mất năm 873, tên thật là Lý Thôi (李漼), 
là vị hoàng đế thứ 17 của nhà Đường, trị vì từ năm 859 đến năm 873.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

39

kỳ, hết thảy lương y đều không ai biết được ấy là bệnh 
gì, vô phương cứu chữa.

Chợt nhớ lại lời dặn lúc chia tay của vị tăng ngày 
trước, ngài Ngộ Đạt liền tìm đến núi Trà Lũng. Lúc 
đến nơi trời đã xế chiều, bốn phía không một bóng 
người, cỏ cây um tùm mù mịt. Đang lúc còn băn 
khoăn chưa biết định liệu thế nào, chợt thấy xa xa 
trong làn khói mây mờ ảo có hai cây tùng ẩn hiện, vội 
theo hướng ấy tìm đến. Quả nhiên gặp được vị tăng 
ngày xưa tại đó. 

Ngài Ngộ Đạt liền đem hết những nỗi khổ sở bấy 
lâu nay của mình ra trình bày. Vị tăng nói: “Không có 
gì phải lo lắng cả, dưới chân núi này có một con suối. 
Đợi đến sáng mai, dùng nước suối ấy rửa qua một lần 
là khỏi bệnh thôi.” 

Sáng sớm hôm sau, có một đồng tử đưa ngài xuống 
núi, đến chỗ con suối. Vừa chụm hai tay vốc nước suối 
định rửa, bỗng nghe cái nhọt phát ra tiếng kêu lớn: 
“Chưa rửa được, chưa rửa được! Tôi còn có chuyện 
nhân duyên đời trước muốn nói. Thầy là người thông 
bác chuyện xưa nay, vậy đã từng đọc qua chuyện Viên 
Áng hại chết Triệu Thố trong sách Tây Hán thư hay 
chưa?”

Ngài Ngộ Đạt đáp: “Có đọc qua rồi.” Cái nhọt 
mặt người liền nói: “Thầy chính là Viên Áng ngày 
trước, còn tôi là Triệu Thố. Xưa tôi bị chém ngang 
hông ở chợ Đông, oan ức không thể nói hết! Tôi trải 
qua nhiều đời luôn muốn báo mối thù ấy, nhưng thầy 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

40

trong mười đời qua đều làm cao tăng, giới luật tinh 
nghiêm, tôi muốn báo thù cũng không biết làm sao. 
Nay thầy nhận sự đãi ngộ của bậc nhân chủ, được 
nhiều ân huệ lớn, tâm danh lợi khởi sinh, đức độ có 
phần thương tổn, tôi nhân dịp ấy mới báo được thù 
xưa. Nay nhờ có Tôn giả Ca-nặc-ca dùng nước Tam-
muội rửa sạch oán thù cho tôi, từ nay tôi với thầy 
không còn oan kết nữa.” 

Ngài Ngộ Đạt nghe xong câu chuyện rùng mình 
run sợ, liền vốc nước suối lên rửa. Khi cái nhọt vừa 
chạm vào nước, ngài đau thấu xương tủy, đến nỗi 
ngất đi một lúc lâu rồi mới tỉnh lại thì cái nhọt đã 
biến mất. 

Ngày nay vẫn còn lưu truyền bộ Thủy sám gồm 
3 quyển, chính là do ngài Ngộ Đạt sau khi khỏi bệnh 
soạn ra để người đời sau dùng làm phương pháp sám 
hối.1

Lời bàn

Tôn giả Ca-nặc-ca là một vị A-la-hán, đệ tử của 
đức Thế Tôn. Quốc sư Ngộ Đạt lúc gặp ngài chỉ biết 
đó là một vị tăng bị bệnh, nào biết đó là một vị thánh 
tăng. Đến như thánh hiệu Ca-nặc-ca, cũng phải nhờ 
cái nhọt mặt người nói ra mới biết. Những nghiệp báo 
thuộc loại này, thuốc men của người thế gian làm sao 
có thể trị dứt được? 

1 Bộ sám văn này có tên gọi đầy đủ là Từ bi thủy sám pháp (慈悲水懺
法), được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, thuộc tập 45, kinh số 
1910, tổng cộng 3 quyển, nhưng không chính thức ghi tên người soạn.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

41

Nay xin kính cẩn nương theo lời dạy của bậc Đại 
Y vương,1 vì lưu lại cho đời sau những món thuốc 
hay nên ghi chép ra sau đây những phương thuốc vô 
cùng thần hiệu. 

Phương thuốc thần hiệu trừ dứt các loại bệnh ung 
nhọt đau đớn 

- 	 Khi làm quan không vô cớ hành hạ đánh đập người 

khác. 

- 	 Không dùng đòn roi đánh đập người làm công, 

giúp việc.

- 	 Không đánh đập, hành hạ các loài động vật. 

- 	 Tay chưa rửa sạch không được cầm vào Kinh sách. 

- 	 Giúp thuốc thang trị bệnh cho người khác.

- 	 Không ghê tởm, nhờm gớm những người bị mụn 

nhọt, ghẻ lở. 

Phương thuốc thần hiệu trừ dứt các bệnh đui điếc 
 câm ngọng

- 	 Không khinh miệt những người bị đui điếc câm 

ngọng. 

- 	 Nỗ lực lưu truyền những lời Phật dạy như Kinh 

điển, giáo pháp...

- 	 Dâng cúng dầu, đèn, hương trầm...

-	  Không nhìn ngắm những chuyện dâm dục, giết 

hại... 

1 Đại Y vương là danh hiệu được dùng để tôn xưng đức Phật, vì chỉ có 
ngài mới có khả năng chỉ bày phương pháp dứt trừ được tất cả các 
loại bệnh khổ. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

42

- 	 Không dòm ngó, xoi mói những chuyện riêng tư, 

muốn che giấu của người khác

- 	 Không khởi tâm xấu ác mà nhìn cha mẹ, các bậc sư 

trưởng, tăng ni với sự hằn học, hung ác.

- 	 Người có mắt sáng không học phép bói toán, làm 

ngăn trở sinh kế của những kẻ không may đã bị mù 

lòa. 

- 	 Không ngăn che, bịt mắt các loài cầm thú.

- 	 Không nghe lời gièm pha, nói xấu của vợ mà đối xử 

nhạt nhẽo, thờ ơ với cha mẹ.

- 	 Không nghe và tin theo các tà thuyết.

- 	 Không lén nghe những việc riêng tư, bí mật mà 

người khác muốn che giấu.

- 	 Không tin thuyết đoạn diệt, cho rằng sau khi chết 

là dứt hết, không có nhân quả báo ứng.

- 	 Không hủy báng Tam bảo. 

- 	 Không lén lút chê bai cha mẹ, thầy tổ, các bậc trưởng 

thượng.

- 	 Không dùng khả năng biện thuyết khéo léo để làm 

đảo lộn lẽ trắng đen, phải trái.

Phương thuốc thần hiệu trị dứt các bệnh suy 
nhược, nhút nhát

- 	 Phụng dưỡng, chăm sóc cha mẹ không nề khó 

nhọc.

- 	 Tinh cần lễ bái Tam bảo. 

- 	 Cúng dường, chu cấp các vị tăng ni bị bệnh.

- 	 Thay người bệnh làm những việc khó nhọc. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

43

- 	 Không ép buộc những người giúp việc cho mình 

hoặc những người nghèo khó phải làm việc quá 

sức.

- 	 Sử dụng sức trâu cày, ngựa kéo có mức độ vừa phải. 

Phương thuốc thần hiệu trị dứt các bệnh chết yểu, 
chết bất đắc kỳ tử

- 	 Hiếu thảo phụng dưỡng cha mẹ, ông bà...

- 	 Giữ giới không giết hại, thường làm việc phóng 

sinh, cứu sống vật mạng.

- 	 Không vì lợi dưỡng cho mình mà nuôi các loài dê, 

lợn, gà, vịt... để giết thịt hoặc bán cho người giết 

thịt.

- 	 Không làm ra những loại khí cụ, bẫy rập, chài lưới... 

để giết hại các loài sinh linh trên cạn, dưới nước. 

- 	 Khuyên bảo, khuyến khích những người làm nghề 

giết mổ, chài cá, lưới chim... chuyển đổi sang các 

nghề nghiệp khác, tránh sự giết hại.

- 	 Góp sức in ấn, phân phát lưu hành những sách 

khuyến thiện, khuyên người phóng sinh, bỏ việc 

giết hại, tin sâu nhân quả.

- 	 Nếu học nghề thuốc chưa đến mức tinh tường, 

thông thạo thì quyết không nên hành nghề. 

Phương thuốc thần hiệu trị dứt các bệnh gia đình 
ly tán

- 	 Không phá tổ bắt các loài chim. 

- 	 Không đào hang bắt các loài thú. 

- 	 Không đuổi bắt các loài dế, côn trùng... 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

44

Phương thuốc thần hiệu trị dứt các bệnh giam 
cầm tù ngục

- 	 Không dễ dãi khinh suất khởi sinh việc kiện tụng 

khi không thực sự cần thiết. 

- 	 Không giam nhốt các loài chim, thú.

- 	 Không nuôi nhốt các loài dế, côn trùng... để làm trò 

vui.

- 	 Không làm ra những khí cụ để hành hình, tra tấn... 

- 	 Không làm ra các loại lồng, chuồng để nhốt chim, 

thú, hoặc các loại phên, lưới để ngăn nhốt giam 

hãm các loài cá, côn trùng...

Phương thuốc thần hiệu trị dứt các bệnh nghèo 
khốn khổ sở

- 	 Phụng dưỡng, chăm sóc cha mẹ, ông bà... không 

được so đo tính toán phí tổn.

- 	 Thường thiết trai cúng dường chư tăng ni. 

- 	 Giúp đỡ, chu cấp cho thân bằng quyến thuộc, cứu 

giúp người nghèo khó bần hàn không tính toán 

chuyện lợi hại. 

- 	 Khi có cơ hội, không từ chối việc dùng tiền của, tài 

vật giúp đỡ người khác.

- 	 Tài vật không phải của mình thì không tìm cách 

tranh đoạt, giữ lấy. 

Phương thuốc thần hiệu trị dứt các bệnh hình dung 
xấu xí

- 	 Chăm sóc phụng dưỡng cha mẹ, ông bà... điều 

quan trọng là phải giữ vẻ mặt vui vẻ kính thuận.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

45

- 	 Luôn giữ dáng vẻ cung kính nhu hòa khi phụng sự 

các bậc tôn trưởng, thầy tổ.

- 	 Vẽ tranh, đắp tượng chư Phật, Bồ Tát...

- 	 Tu sửa tranh, tượng chư Phật, Bồ Tát...

- 	 Cúng dường các loại đèn, dầu, hương trầm...

- 	 Khuyên người khác từ bỏ việc thưa kiện, tranh 

tụng...

- 	 Đối xử với người luôn giữ lòng khiêm tốn, cung 

kính giữ lễ.

- 	 Không khởi tâm sân hận nóng nảy, hung bạo xúc 

phạm người khác.

- 	 Không khinh bỉ, chế nhạo những người khuyết 

tật, giác quan không trọn đủ (như người mù, điếc, 

câm... )

Phương thuốc thần hiệu trị dứt các bệnh ngu si, 
tà kiến

- 	 Tôn kính, hết lòng tin sâu Tam bảo.

- 	 Tôn trọng, quý tiếc các loại giấy có chữ viết. 

- 	 Tôn sùng, kính trọng thầy dạy.

- 	 Thọ trì, tụng đọc Kinh điển Đại thừa.

- 	 Thân cận, gần gũi các bậc cao tăng đức hạnh.

- 	 Giảng giải, chứng minh, làm rõ với người khác về 

thuyết nhân quả ba đời, khiến cho tự mình cũng 

như mọi người đều tin sâu nhân quả.

- 	 Loại trừ, thiêu hủy các loại sách hủy báng, bài xích 

Phật pháp.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

46

- 	 Dạy bảo, khuyên răn người khác phải có tâm nhẫn 

nại, không hề chán nản, mỏi mệt.

- 	 Không khinh thường những người ít học, kém trí. 

Mỗi một phương thuốc vừa kể trên đây đều bao 
gồm đủ ba phần: (1) tự thân nỗ lực làm, (2) khuyên 
bảo, chỉ dạy, khuyến khích người khác làm, (3) khi 
thấy người khác làm được thì sinh tâm hoan hỷ vui 
mừng, ngợi khen, tán thán. 

GIÚP NƯỚC UỐNG GIẢI CƠN 
KHÁT CHO NGƯỜI 

Giảng rộng

Người người đều biết rằng đói quá có thể phải 
chết, nhưng không biết rằng khát nước cũng có thể 
sinh bệnh. Với người tuổi trẻ cường tráng còn có thể 
chịu đựng, nhưng với người già yếu thật khó qua 
khỏi. Với người khỏe mạnh bình thường có thể chịu 
đựng, nhưng với người sẵn mang nhiều bệnh tật ắt 
rất khó chịu đựng. Với người qua lại gần gũi có thể 
chịu được, nhưng với người đi trên đường xa thật rất 
khó vượt qua cơn khát. Những khi thời tiết ôn hòa 
mát dịu còn có thể chịu được, nhưng gặp những lúc 
rét lạnh hoặc nóng bức thật không dễ chịu đựng. 

Người xưa dạy rằng: “Chớ nên chê việc thiện nhỏ 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

47

mà không làm.”1 Giúp nước uống giải khát cho người 
cũng là một trong các việc thiện nhỏ nên làm.

Trưng dẫn sự tích

PHƯỚC BÁO CỦA VIỆC GIÚP NƯỚC UỐNG CHO 

NGƯỜI

2

Vào thời đức Phật còn tại thế, trong thành Xá-vệ 
có một vị trưởng giả giàu có vô cùng. Vợ ông sinh 
được một người con trai dung mạo tuấn tú xinh đẹp. 
Từ lúc sinh ra không hề bú sữa mẹ, từ trong kẽ răng 
tự nhiên tiết ra chất nước có đủ tám công đức, dùng 
nước ấy để tự nuôi dưỡng thân mình.3

1 Theo Tam quốc chí thì đây là lời di ngôn của Lưu Bị trước lúc lâm 
chung, dặn lại con là Lưu Thiện, gồm đủ 2 câu là: 勿以善小而不為，
勿以惡小而為之 - Vật dĩ thiện tiểu nhi bất vi, vật dĩ ác tiểu nhi vi chi. 
(Chớ nên chê việc thiện nhỏ mà không làm, chớ xem thường việc ác 
nhỏ mà phạm vào.)

2 Trích từ Bách duyên kinh (百緣經). (Chú giải của soạn giả) Tên đầy đủ 
của kinh này là Soạn tập bách duyên kinh (撰集百緣經), được đưa vào 
Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, thuộc tập 4, kinh số 200, tổng cộng có 
10 quyển, do ngài Chi Khiêm dịch vào đời Ngô. Câu chuyện này được 
lược kể lại từ nhân duyên thứ 85 trong kinh, tức Da-xoa-mật-đa duyên (
耶舍蜜多緣), bắt đầu từ dòng thứ 7, trang 246, tờ b, quyển 9. Quý vị có 
thể xem chuyện này trong bản Việt dịch với tên là Một trăm truyện tích 
nhân duyên Phật giáo, do Đoàn Trung Còn - Nguyễn Minh Tiến Việt 
dịch và chú giải, NXB Tôn giáo, 2010, trang 299 - 302. Nguyên bản An 
Sĩ toàn thư có một số chi tiết khác biệt, trong khi dịch chúng tôi đã căn 
cứ kinh văn chỉnh sửa lại cho chính xác hơn. 

3 Nước có đủ tám công đức (bát công đức thủy), tức là có đủ tám tính 
chất: 1. Trừng tịnh: lắng gạn trong sạch; 2. Thanh lãnh: trong trẻo mát 
lạnh; 3. Cam mỹ: mùi vị ngon ngọt; 4. Khinh nhuyễn: nhẹ nhàng mềm 
mại; 5. Nhuận trạch: thấm nhuần tươi mát; 6. An hòa: yên ổn hòa nhã; 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

48

Người con ấy tên là Da-xoa-mật-đa, về sau lớn 
lên theo Phật xuất gia,1 tu tập chứng quả A-la-hán. 
Có vị tỳ-kheo thưa hỏi Phật về nhân duyên đời trước 
của Da-xoa-mật-đa, đức Phật dạy rằng: “Vào thời đức 
Phật Ca-diếp trong quá khứ, có một ông trưởng giả 
già yếu rồi mới xuất gia làm tỳ-kheo, lại thêm thân 
mang bệnh nặng nên không thể tinh cần tu tập. Thầy 
thuốc khuyên ông dùng món sữa đặc pha với thuốc. 
Về đêm, chất thuốc ấy làm cho cả người ông nóng 
nảy, trong miệng khô khốc, khát nước vô cùng. Ông 
thức dậy tìm nước uống nhưng tìm khắp nơi đều 
không có nước. Cuối cùng ông chạy ra bờ sông để 
tìm nước uống, nào ngờ thấy sông cũng đã cạn khô. 
Ông không còn biết làm sao, đành phải chịu đựng 
cơn khát vô cùng khổ sở.

“Hôm sau ông đem chuyện không tìm được nước 
uống kể lại với thầy. Thầy ông dạy rằng: ‘Nỗi khổ mà 
ông kể lại đó rất giống với nỗi khổ trong cảnh giới ngạ 
quỷ. Nay ông hãy lấy nước trong bình của ta mà dùng 
thử xem.’ Vị tỳ-kheo nghe lời thầy, đến lấy nước trong 
bình. Khi vừa đến nơi, xem lại đã thấy nước trong bình 

7. Trừ được đói khát và vô số khổ não; 8. Trưởng dưỡng thân tứ đại, 
tăng trưởng các thiện căn. Trong kinh A-di-đà có nhắc đến loại nước 
này ở thế giới Cực Lạc: “舍利弗極樂國土有七寶池，八功德水充滿其
中 - Xá-lợi-phất! Cực Lạc quốc độ hữu thất bảo trì, bát công đức thủy 
sung mãn kì trung” (Xá-lợi-phất! Nơi cõi Cực Lạc có ao xây bằng bảy 
món báu, trong chứa đầy nước tám công đức.)	

1 Theo An Sĩ toàn thư thì vị này xuất gia rồi mới có tên là Da-xoa-mật-đa, 
nhưng theo kinh văn thì đây là tên do cha mẹ đặt cho từ nhỏ. Tên này 
được phiên âm từ Phạn ngữ là Yacomitra, có nghĩa là “rất vinh hạnh”. 
Sở dĩ có tên này vì khi sinh ra thì trời đổ cơn mưa lớn, ai cũng cho là nhờ 
phước đức của đứa bé, nên cha mẹ liền đặt tên như vậy. Chúng tôi đã 
chỉnh sửa lại chi tiết này theo đúng kinh văn.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

49

tự nhiên cạn khô. Vị tỳ-kheo ấy trong lòng hết sức lo lắng 
kinh sợ, tự biết mình sau khi chết nhất định sẽ phải đọa 
vào cảnh giới ngạ quỷ. Ông liền tìm đến kính lễ trước 
đức Phật Ca-diếp, chí thành sám hối tất cả những tội 
chướng trước đây của mình. Đức Phật Ca-diếp dạy rằng: 
‘Từ nay ông nên phát tâm lo việc cung cấp nước sạch cho 
chư tăng dùng, như vậy có thể thoát được ác nghiệp sinh 
vào cảnh giới ngạ quỷ.’

“Vị tỳ-kheo ấy nghe lời Phật dạy hết sức vui 
mừng, từ đó phát tâm thường lo việc cung cấp nước 
sạch cho chư tăng dùng, mãi cho đến khi tuổi thọ đủ 
20.000 năm mới thôi.1

“Do nhân duyên ấy, từ đó về sau vị tỳ-kheo này 
dù sinh ra ở bất cứ nơi nào, nơi kẽ răng cũng thường 
tiết ra chất nước có đủ tám công đức. Cho đến ngày 
nay được gặp Phật, xuất gia tu hành chứng đắc đạo 
quả.”

Lời bàn

Chúng sinh trong cảnh giới ngạ quỷ, trải qua 
nhiều kiếp cho đến tên gọi của nước cũng không được 
nghe, nào chỉ là không có nước uống. Những chúng 
sinh ngạ quỷ, ví như sinh ra bên cạnh bờ sông, cũng 
vẫn không được nghe đến tên gọi của nước. Tỳ-kheo 
Da-xoa-mật-đa nếu trước đây không được gặp đức 
Như Lai Ca-diếp, làm sao có thể chuyển họa thành 
phúc được như vậy?

1 Tuổi thọ trung bình của con người vào thời đức Phật Ca-diếp trong quá 
khứ là 20.000 năm. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

50

DÙNG NƯỚC ĐỂ BÁN KIẾP NGHÈO

1

Ở nước A-bàn-đề một có ông trưởng giả hết sức 
giàu có, của cải nhiều không kể xiết, nhưng hết sức 
keo kiệt, để cho người nữ tỳ trong nhà phải sống hết 
sức nghèo hèn, áo mặc không đủ che thân, cơm ăn 
không đủ no bụng, lại thường bị đánh đập hành hạ 
dù đã già yếu. Người ấy muốn chết đi cho thoát khổ 
mà không chết được. 

Một hôm, người nữ tỳ già nua ấy mang bình ra bờ 
sông lấy nước, tủi thân khóc lóc thảm thiết. Một vị đệ tử 
Phật là ngài Ca-chiên-diên thấy vậy thương xót liền hỏi: 
“Nếu như bà cụ chán ghét kiếp nghèo khổ, sao không 
mang bán nó đi?” 

Lão nô tỳ thưa: “Có ai lại chịu mua cái nghèo?” 

Ngài Ca-chiên-diên nói: “Được, cái nghèo khổ 
của bà cụ quả thật có thể bán đi được.” 

Lão nô tỳ liền hỏi: “Làm cách nào để bán được?” 

Ngài Ca-chiên-diên dạy: “Nếu lão bà quả thật 
muốn bán cái nghèo đi, thì phải hết lòng tin theo lời 
ta. Trước hết hãy súc rửa bình này cho thật sạch, sau 
đó lấy nước sạch vào bình mang đến cúng dường chư 
tăng.”

1 Trích từ kinh Hiền ngu nhân duyên (賢愚因緣經). (Chú giải của soạn 
giả) Tên kinh này trong Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh là Hiền ngu 
kinh (賢愚經), thuộc tập 4, kinh số 202, tổng cộng có 13 quyển, do 
nhóm ngài Huệ Giác cùng dịch từ Phạn văn sang Hán văn vào đời 
Nguyên Ngụy. Câu chuyện này được lược kể lại từ phẩm kinh có tên là 
Ca-chiên-diên giáo lão mẫu mại bần - 迦旃延教老母賣貧品, bắt đầu từ 
dòng thứ 29, trang 383, tờ c, thuộc quyển 5. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

51

Lão nô tỳ hỏi: “Bình này là tài sản của chủ nhân, 
chẳng phải của tôi, làm sao có thể mang cúng dường?”

Ngài Ca-chiên-diên đáp: “Cái bình tuy không 
phải của bà, nhưng nước trong bình chẳng lẽ bà 
không có quyền sử dụng hay sao?” 

Lão bà hiểu ra, liền mang bình lấy nước cúng 
dường. Ngài Ca-chiên-diên đích thân thọ nhận sự 
cúng dường đó, rồi truyền dạy Tam quy, Ngũ giới 
cho bà, sau đó lại dạy bà niệm Phật. 

Đêm hôm ấy, lão bà mạng chung trong nhà chủ 
nhân. Sáng ra, người chủ thấy vậy nổi giận, mang xác 
vứt vào rừng Lạnh.1 Thần thức lão bà khi ấy đã sinh 
lên cung trời Đao-lợi, làm vị thiên nhân nơi đó, từ xa 
nhìn thấy thân xác cũ liền cùng với chư thiên quyến 
thuộc hiện đến rải hoa trời lên thi thể ấy.

Lời bàn

Nếu biết thực hành bố thí cúng dường có thể “bán 
đi sự nghèo khổ”, tất nhiên sẽ biết rằng việc kính 
lễ chư Phật có thể “bán đi sự hèn kém”, thực hành 
phóng sinh có thể “bán đi sự chết yểu”, siêng năng 
học hỏi có thể “bán đi sự ngu si”. Người có trí tuệ, chỉ 
nghe qua một điều có thể hiểu thấu ra trăm ngàn lẽ. 
Đối với hết thảy những nghịch cảnh bất như ý trong 
chốn thế gian này, há có điều gì lại không thể “bán 
đi” như thế?
1 Nguyên bản dùng Hàn lâm (khu rừng lạnh lẽo), chỉ một khu rừng 

nằm bên ngoài thành Vương Xá, nguyên tên tiếng Phạn là Śītavana, 
dịch âm là Thi-đa-bà-na, nên cũng gọi là Thi-đà lâm. Khu rừng này 
từ lâu được người trong thành Vương Xá dùng làm chỗ vứt bỏ những 
xác chết không người mai táng, để cho cầm thú ăn.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

52

HOẶC BỎ TIỀN MUA VẬT SỐNG 
PHÓNG SINH

Giảng rộng

Pháp luật trừng trị tội nhân, không có hình phạt 
nào nặng hơn tội chết; cha mẹ thương yêu con cái cũng 
không làm gì khác hơn là ban cho và nuôi dưỡng chu 
toàn sự sống. Cho nên có thể biết rằng, việc xấu ác 
nhất chính là giết hại, mà việc hiền thiện nhất chính 
là cứu mạng phóng sinh. Hãy xem khi các con thú bị 
đuổi bắt, chúng cũng kinh sợ trốn chạy, phát tiếng 
kêu la thảm thiết, cố sức vượt rào leo tường để mong 
chạy thoát. Nếu đem so với con người chúng ta, gặp 
khi bị lệnh vua bắt bớ đuổi giết, cha mẹ kinh hoàng 
chẳng biết phải làm sao, vợ con gia quyến bị đẩy vào 
cảnh chết không đường thoát, nỗi hãi hùng kinh sợ ấy 
nào có khác gì nhau? 

Lại xem khi con vật bị giết hại, như lúc cắt tiết 
một con gà, cả bầy gà kinh hãi kêu la, mổ thịt một con 
lợn, cả đàn lợn buồn bã bỏ ăn. Nếu đem so với con 
người chúng ta, gặp lúc loạn lạc giặc cướp lộng hành, 
trước mắt nhìn thấy cha mẹ bị giết hại, vợ con bị bắt 
bớ đưa đi, tình cảnh bi thương ấy cũng tương đồng 
không khác.

Lại hãy xem khi con vật bị cắt xẻ giết mổ, ruột gan 
phơi ra mà nơi miệng còn thều thào hơi thở, hoặc cổ 
họng đã bị cắt đứt mà đôi mắt vẫn còn mở to chưa kịp 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

53

nhắm. Nếu đem so với con người chúng ta, lúc lâm 
chung đớn đau thống khổ, toàn thân bất động, chỉ biết 
đưa mắt nhìn, đành cam tâm bất lực nào có khác chi 
nhau?

Nếu trong lúc ấy mà nhẫn tâm giết hại, thì nỗi 
oán hận của con vật bị giết biết nói sao cho hết? Nếu 
trong lúc ấy lại có người bỏ tiền mua để cứu mạng thả 
ra, thì sự cảm kích tri ân cũng nói sao cho hết?

Việc phóng sinh không nên làm theo kỳ hạn 
thường xuyên nhất định, e rằng có người biết được 
ngày tháng ta mua vật phóng sinh nên sẽ cố sức đuổi 
bắt để mang đến bán. Việc phóng sinh cũng không 
nên chọn một địa điểm cố định, e rằng có người biết 
được sẽ đợi sau khi ta phóng sinh vật mạng rồi tìm 
cách bắt chúng lại. Phóng sinh cũng không giới hạn 
đối với một loài vật nào, dù vật mạng lớn nhỏ cũng 
đều nên cứu sống. 

Các hội phóng sinh ở vùng Côn Lôn nơi tôi sống, 
chỉ có am Thanh Lương là làm tốt nhất, do từ khi khởi 
lập có vị thiện hữu trước hết đã bỏ ra một số tiền lớn, 
đưa vào ký gửi lấy lãi,1 mỗi tháng dùng tiền lãi ấy 
vào việc phóng sinh. Mỗi lần tổ chức phóng sinh, cứ 
khoảng 4, 5 ngày trước đó liền có báo cáo gửi đến từng 
hội viên để thông báo số tiền sử dụng, đến kỳ hạn các 
hội viên cùng chia nhau quyên góp vào cho đủ số đã 
chi ra, hoàn toàn không dựa vào số tiền ký gửi sinh lợi. 
Nhờ cách ấy mà có thể hoạt động được lâu dài. Vào 
1 Nguyên bản dùng chữ điển phố (典鋪), đồng nghĩa với đương phố (

當鋪), tức chỉ tiệm cầm đồ. Ở đây có thể hiểu là gửi tiền vào đó để lấy 
lãi hằng tháng.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

54

ngày mở hội phóng sinh, mỗi người đều cung kính 
tụng đọc 5 quyển kinh Hoa nghiêm,1 chi phí hương 
hoa trà nước có ba người chia nhau gánh chịu. Ấy là 
nhờ tất cả hội viên đều đồng tâm hiệp lực nên hoạt 
động của hội mới được thành công dễ dàng, có thể làm 
khuôn mẫu cho những nơi khác học theo. 

Trưng dẫn sự tích
THA LỢN TỨC THA CON

2

Triều Đông Tấn có người tên Đỗ Vĩnh Bình, là 
người Phù Châu, thuộc huyện Tử Đồng, tỉnh Tứ 
Xuyên. Nhà ông Bình rất giàu có, sinh được một đứa 
con trai đặt tên là Thiên Bảo, vừa được 10 tuổi, hết sức 
thương yêu. Vào niên hiệu Thái Nguyên năm thứ ba,3 
Thiên Bảo bị bệnh nặng mà chết. Không bao lâu sau 

1 Tên đầy đủ là Đại phương quảng Phật Hoa nghiêm kinh (大方廣佛華嚴
經), hiện được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh có 3 bản dịch, 
bản dịch của ngài Phật-đà-bạt-đà-la thuộc tập 9, kinh số 278, tổng 
cộng có 60 quyển, dịch vào đời Đông Tấn; bản của ngài Thật-xoa-
nan-đà dịch vào đời Đường thuộc tập 10, kinh số 279, tổng cộng có 80 
quyển, và bản của ngài Bát Nhã dịch vào đời Đường thuộc tập 10, kinh 
số 293, tổng cộng có 40 quyển. Mỗi người tụng đọc 5 quyển có nghĩa 
là phân chia nhau để tiếp nối mà tụng hết cả bộ kinh.

2 Trích từ sách Pháp uyển châu lâm (法苑珠林). (Chú giải của soạn giả) 
Tuy nhiên, chúng tôi chưa tìm thấy câu chuyện này trong Pháp uyển 
châu lâm như dẫn chú này, mà chỉ thấy xuất hiện ở hai tác phẩm khác 
là: Tập thần châu Tam Bảo cảm thông lục (集神州三寶感通錄), được 
đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 52, kinh số 2106, 
tổng cộng có ba quyển, do ngài Đạo Tuyên soạn vào đời Đường, 
chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 23, trang 433, tờ a, thuộc quyển 3, và 
trong Lục Đạo Tập (六道集), được đưa vào Vạn tân toản Tục tạng kinh, 
thuộc tập 88, kinh số 1645, tổng cộng có năm quyển, do ngài Hoằng 
Tán soạn vào đời Thanh, chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 23, trang 
150, tờ c, thuộc quyển 4. Cả hai sách này đều nói chi tiết hơn về tên 
người: ông này tên thật là Đỗ Nguyện, tên tự là Vĩnh Bình.

3 Tức là năm 378.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

55

đó, trong nhà có con lợn nái sinh được năm con. Vĩnh 
Bình chọn một con béo mập nhất, định giết thịt làm lễ 
biếu quan. Bỗng nhiên có một vị tỳ-kheo đến nói với 
Vĩnh Bình rằng: “Con lợn ấy là con trai ông trước đây 
đó, sao vừa mất mới hơn trăm ngày mà ông đã vội 
quên?” Vị tỳ-kheo ấy vừa nói xong thì hốt nhiên mất 
dạng, chỉ còn lưu lại một mùi hương thơm lạ, suốt 
ngày vẫn chưa tan hết. 

Đỗ Vĩnh Bình liền thả con lợn ấy ra, không giết 
thịt, lại thương yêu nuôi dưỡng trong nhà.

Lời bàn

Đức Phật có dạy: “Hết thảy chúng sinh, trải qua 
nhiều kiếp lưu chuyển luân hồi nên hầu hết đều là cha 
mẹ, quyến thuộc của nhau.” Người đọc sách Nho không 
hề biết đến đạo lý lưu chuyển luân hồi trong ba đời quá 
khứ, hiện tại và vị lai. Vì thế nên cho rằng không nỡ khởi 
lên ý tưởng xem tất cả chúng sinh như cha mẹ nhiều đời 
của mình. Nhưng rồi do chỗ không nỡ suy tưởng như 
thế, nên mới giết hại chúng sinh mà làm món ăn của 
mình, như vậy gọi là không nỡ được chăng? Nói một 
câu khái quát, ấy là do không chịu suy nghĩ cho cặn kẽ 
đó thôi. 

BÁN LỢN HÓA RA BÁN CON

1

Vào đời nhà Tùy, trong khoảng niên hiệu Đại 
Nghiệp năm thứ 8,2 tại huyện Nghi Châu, tỉnh Quảng 
Tây, có người tên Hoàng Phủ Thiên, lấy trộm 60 đồng 
1 Trích từ Minh báo ký (冥報記). (Chú giải của soạn giả) 
2 Tức là năm 612.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

56

tiền của mẹ. Người mẹ mất tiền không tìm thấy, truy 
xét tra hỏi khiến cho tất cả người trong nhà đều phải 
chịu đòn roi.

Qua năm sau, Phủ Thiên chết, lại thác sinh thành 
một con lợn trong nhà. Lợn lớn lên rồi, người nhà liền 
bán cho ông xã trưởng ở một thôn xa, được sáu trăm 
đồng tiền. Đêm đó, người vợ của Phủ Thiên vừa ngủ 
thiếp đi thì mộng thấy một con lợn nói rằng: “Tôi là 
chồng cô trước đây, vì lấy trộm sáu mươi đồng tiền 
của mẹ nên khiến cho cả nhà đều bị đòn roi. Do tội ấy 
phải sinh làm thân lợn, nay lại bị đem bán đi. Mong 
cô hãy mau mau chuộc tôi về, nếu để chậm ắt là tôi sẽ 
bị người giết thịt.” 

Người vợ giật mình tỉnh dậy, trong lòng hoàn toàn 
không tin. Nhưng khi thiếp ngủ lại thì cũng mơ thấy 
như vậy nữa, lại còn nghe lợn hối thúc khẩn thiết hơn. 
Khi tỉnh dậy suy nghĩ rằng tình hình đã gấp rút lắm, 
liền lập tức mặc áo vào, sang gõ cửa phòng mẹ chồng. 
Hóa ra bà mẹ Phủ Thiên cũng đã thức giấc từ lâu, vì bà 
cũng nằm mộng thấy giống hệt như cô. Khi ấy đã quá 
nửa đêm, mà nhà ông xã trưởng mua lợn cách đó đến 
ba mươi dặm. Bà mẹ sợ không chuộc được lợn, liền lấy 
ra 1.200 quan tiền, sai người con cả cùng đi với đứa con 
trai của Phủ Thiên sang chuộc. Nào ngờ lễ tế của làng 
đã sắp xếp đâu vào đó, nên ông xã trưởng nhất quyết 
cự tuyệt không cho chuộc lợn. 

Nhân lúc còn đêm tối, gia đình Phủ Thiên liền 
nhờ một đám hung đồ có thế lực đến ép buộc xã 
trưởng phải cho chuộc lại. Xã trưởng bất đắc dĩ không 
dám chống cự, đành thả lợn ra. Trên đường về, khi 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

57

đi ngang qua một bãi đất hoang rộng lớn, người anh 
cả liền nói với lợn: “Nếu đúng là em ta thì hãy đi lên 
trước.” Lợn lập tức chạy lên phía trước, theo đúng 
đường về nhà. 

Sau đó, xóm giềng biết chuyện đều cười chê, đàm 
tiếu. Con cái của Phủ Thiên lấy làm xấu hổ lắm, suy 
nghĩ rồi bàn với nhau: “Nếu để cha ta thế này, ắt con gái 
trong nhà chẳng ai nhìn đến. Trước đây cha ta rất thân 
với nhà họ Từ, có thể mang gửi nhờ bên ấy, chúng ta 
định kỳ chu cấp thức ăn là được.” 

Lợn nghe qua những lời ấy, nước mắt chảy ra ràn 
rụa, liền vẫy đuôi rồi tự đi đến nhà họ Từ, cách đó bốn 
mươi dặm. Đến niên hiệu Đại Nghiệp thứ 11,1 lợn chết 
ở nhà họ Từ. 

Lời bàn

Một khi đã thay hình đổi dạng, hết thảy người nhà 
đều không thể nhận biết được. Cho nên nói rằng, trong 
chốn luân hồi thì gia đình quyến thuộc xét cho cùng 
cũng chỉ là những quan hệ giả tạm, không chân thật. 

CỨU DÊ HÓA RA CỨU CON GÁI

2

Vào đời Đường, ở Trường An có phong tục sau 
1 Tức là năm 615.
2 Trích từ sách Pháp uyển châu lâm (法苑珠林). (Chú giải của soạn giả) 

Sách Pháp uyển châu lâm (法苑珠林) được đưa vào Đại Chánh tân tu 
Đại tạng kinh thuộc tập 53, kinh số 2122, tổng cộng có 100 quyển, 
do ngài Đạo Thế soạn vào đời Đường. Câu chuyện này được bắt đầu 
từ dòng thứ 29, trang 486, tờ c, quyển 74. Ngoài ra cũng thấy chuyện 
này được chép trong sách Minh báo ký (冥報記), được đưa vào Đại 
Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 51, kinh số 2082, tổng cộng có 
ba quyển, do Đường Lâm soạn vào đời Đường, bắt đầu từ dòng thứ 
17, trang 798, tờ a, quyển 3.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

58

tết là mọi người lần lượt thay nhau tổ chức yến tiệc 
đãi khách. Có ông chủ hiệu văn phòng phẩm tên là 
Triệu Đại, đến phiên đãi tiệc mời khách về nhà. Đúng 
ngày, quan khách vừa tới thì thấy phía trên chiếc cối 
giã gạo có một bé gái khoảng 13 - 14 tuổi, bị buộc vào 
một sợi dây, trên người mặc quần xanh, áo trắng. Bé 
gái ấy khóc lóc nói với quan khách rằng: “Tôi vốn là 
con gái của ông chủ nhà này. Năm xưa tôi lấy trộm 
của cha mẹ một trăm quan tiền, định dùng mua son 
phấn, nhưng rồi chết đi chưa kịp mua. Số tiền ấy hiện 
vẫn còn đặt nguyên ở nhà bếp, trong một cái lỗ ở góc 
phía tây bắc. Tôi vì tội ấy mà nay phải làm thân dê.” 

Đứa bé gái vừa nói xong, quan khách nhìn kỹ lại 
thì chỉ thấy một con dê xanh đầu trắng. Mọi người 
kinh hoảng báo lại với chủ nhà là Triệu Đại. Họ Triệu 
gạn hỏi về hình dáng đứa bé, thì quả thật rất giống 
với con gái của ông, đã chết cách đây hai năm. Lập 
tức vào tìm trong nhà bếp, quả nhiên có số tiền còn 
nằm nguyên nơi bé gái đã nói. Triệu Đại liền mang 
dê vào chùa phóng sinh, lại phát nguyện từ đó cả nhà 
đều giữ giới, ăn chay.

Lời bàn

Số tiền trộm cắp vẫn còn nguyên chưa dùng đến, 
mà quả báo khổ sở đã đến rồi, nhưng cũng không 
phải là chịu tội oan uổng. Đó quả thật là:

Trăm ngàn muôn thứ đều bỏ lại,
Chỉ riêng nghiệp báo vẫn mang theo.

Xét theo đó lại càng tin sâu nhân quả hơn nữa.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

59

ĐÁNH NGỰA HÓA RA ĐÁNH MẸ

1

Vào đời nhà Đường, ở huyện Văn Thủy thuộc Tịnh 
châu,2 có người tên là Lý Tín, làm vệ sĩ ở phủ Long 
Chính. Vào một mùa đông trong khoảng niên hiệu 
Hiển Khánh đời Đường Cao Tông,3 Lý Tín theo thông 
lệ đến Sóc Châu nhận việc, khi đi cưỡi con ngựa ký4 
màu đỏ, có dắt theo một chú ngựa non. Bấy giờ đang 
lúc trời rất lạnh, gió rét, tuyết rơi dày, đi được hơn mười 
dặm thì ngựa không cất bước nổi. Lý Tín dùng roi quất 
ngựa, đến roi thứ mười thì ngựa bỗng cất tiếng nói như 
người, bảo Lý Tín rằng: “Tôi vốn là mẹ của ông trước 
đây. Bởi lúc còn sống phản bội cha ông, lấy trộm hơn 
một thạch gạo cho riêng đứa con gái nhỏ, nên bây giờ 
phải chịu quả báo thế này. Con ngựa non kia chính là 
em gái của ông, nhận số gạo ăn trộm ngày trước nên 
nay cũng chịu quả báo trả nợ đó.” 

Lý Tín nghe qua không cầm được nước mắt, liền 
tháo dây cương với yên ngựa ra, tự mình mang lấy 
và nói với ngựa: “Nếu đúng là mẹ ta thì xin tự đi về 
nhà.” Ngựa lập tức theo đường quay về nhà. 

Từ đó, mấy anh em nhà Lý Tín liền dựng một 
căn nhà riêng để nuôi dưỡng con ngựa ấy, cùng nhau 
chăm sóc. Có người bạn đồng nghiệp của bà trước 
đây thường vì bà mà cúng dường trai tăng, lễ sám. Cả 
nhà Lý Tín từ đó đều tinh tấn tu tập hành trì. 

1Trích từ sách Minh báo thập di (冥報拾遺). (Chú giải của soạn giả)
2 Nay là tỉnh Sơn Tây.
3 Niên hiệu Hiển Khánh kéo dài từ năm 656 đến năm 661.
4 Ngựa ký là một giống ngựa hay, mỗi ngày có thể đi được đến ngàn 

dặm, tính rất thuần, dễ điều khiển.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

60

Quan Công bộ Thị lang là Ôn Như Ẩn cùng với 
quan Tư pháp Kỳ châu là Trương Kim Đình đều đang 
lúc ở nhà để tang cha mẹ, nghe biết chuyện này lấy 
làm lạ lùng kinh sợ, tìm đến tận nơi tra vấn, quả nhiên 
thấy ngựa vẫn còn đó. 

Lời bàn

Tiền bạc của cải có thể chung nhau sử dụng, ắt 
không đâu bằng trong gia đình vợ chồng con cái với 
nhau, ấy vậy mà trộm lấy của trong gia đình vẫn phải 
chịu quả báo nghiêm khắc, tơ hào không sai lệch. 
Những ai làm cha mẹ mà yêu ghét không công bằng, 
thiên vị với con cái, lấy của đứa này mang cho đứa 
khác, nên lấy đó mà răn mình, chẳng đáng sợ lắm 
sao! 

CHUYỆN ĐỜI TRƯỚC CỦA TÀO HÀN

1

Vùng Tô Châu có Lưu Tích Huyền, tên tự là 
Ngọc Thụ.2 Vào mùa thu năm Nhâm Tý, niên hiệu 
Vạn Lịch triều Minh,3 Ngọc Thụ đến Quý Châu 
nhận chức quan khảo thí. Trên đường đi thuyền 
ngang qua vùng Hồ Quảng ghé vào nghỉ đêm, nằm 
trên thuyền mộng thấy có một người to lớn, mặt 

1 Trích từ sách Hiện quả tùy lục (現果隨錄). (Chú giải của soạn giả) Sách 
này được đưa vào Vạn tân toản Tục tạng kinh, thuộc tập 88, kinh số 
1642, tổng cộng có bốn quyển, do ngài Giới Hiển ghi chép vào đời 
Minh. Câu chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 20, trang 43, tờ a, thuộc 
quyển 3. Soạn giả đã lược kể lại chứ không trích nguyên văn. 

2 An Sĩ toàn thư chép người này tên Lưu Ngọc Thụ, húy Tích Nguyên, nhưng 
Hiện quả tùy lục ghi rõ người này tên Lưu Tích Huyền (劉錫玄), tự là Ngọc Thụ  
(玉受), hiệu là Tâm Thành (心城), đỗ tiến sĩ vào khoa thi năm Canh 
Tuất. Chúng tôi theo Hiện quả tùy lục để sửa lại cho đúng.

3 Tức là năm 1612.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

61

dài, đến nói rằng: “Tôi là tướng Tào Hàn đời nhà 
Tống.1 Trước kia, vào đời nhà Đường,2 tôi là một 
người đi buôn. Tình cờ đi ngang qua một ngôi chùa 
thấy có vị pháp sư đang giảng kinh Tứ thập nhị 
chương3 nên phát tâm thiết trai cúng dường, lại 
theo ngài nghe kinh trong nửa ngày. Nhờ gieo nhân 
lành đó nên trải qua nhiều đời đều được làm chức 
quan nhỏ, cũng như không bao giờ bị cách chức cả. 
Đến đời Bắc Tống tôi được làm tướng quân, tức là 
tướng Tào Hàn. Khi ấy từng mang quân vây đánh 
Giang Châu, suốt ba năm không hạ được, nhân một 
lúc nóng giận không kiềm chế đã ra lệnh tàn sát hết 
nhân dân trong thành. Do nghiệp giết hại đó nên 
trải qua nhiều đời phải làm thân lợn để đền tội. 
Năm trước tôi từng sinh ra làm lợn trong một nhà 
làm thuê ruộng của ông, nhờ ông thương xót đến 
mà được sống.4 Nay chỗ ông đỗ thuyền vào đây 
chính là nơi ngày mai tôi sẽ bị giết. Con lợn bị giết 
trước nhất trong ngày mai chính là tôi đó. Nay đã 
có duyên gặp nhau, xin ông rủ lòng thương xót cứu 
mạng tôi một lần nữa.” 

1 Nhà Tống cầm quyền trong khoảng từ năm 960 đến năm 1279. Trong 
Tăng bảo truyện có nhắc đến tướng quân Tào Hàn của Bắc Tống, 
sống cùng thời với thiền sư Duyên Đức (897-977). Như vậy, có thể biết 
Tào Hàn đã sống vào khoảng đầu triều Bắc Tống (960 - 1127).

2 Nhà Đường cai trị trong khoảng từ năm 618 đến năm 907.
3 An Sĩ toàn thư chỉ nói là đang giảng kinh Phật. Trong sách Hiện quả tùy 

lục nói rõ hơn là vị Pháp sư này đang giảng kinh Tứ thập nhị chương. 
Chúng tôi dịch theo sách Hiện quả tùy lục.

4 Trong sách Hiện quả tùy lục không có chi tiết về lần cứu mạng đầu 
tiên này.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

62

Khi Lưu Ngọc Thụ giật mình tỉnh giấc, liền nhìn 
ra qua khe hở xem thuyền đậu chỗ nào, quả nhiên 
đúng là trên bờ có một lò mổ. Trong giây lát liền thấy 
người khiêng ra một con lợn, kêu la thảm thiết. Lưu 
Ngọc Thụ liền bỏ tiền xin chuộc lấy, cứu mạng cho 
lợn. 

Lời bàn

Con lợn này được thả ra, mang đến phóng sinh tại 
Vườn phóng sinh Xương Môn ở Tô Châu, nếu có ai 
gọi tên Tào Hàn nó liền nhận biết chạy lại, hàng vạn 
người đến đó đều tận mắt chứng kiến. 

NHỜ PHÓNG SINH CÙNG ĐƯỢC THI ĐỖ

1

Huyện Cối Kê thuộc tỉnh Chiết Giang có người 
tên Đào Thạch Lương, một hôm cùng đi với Trương 
Chi Đình ngang qua chùa Đại Thiện, nhân đó mua 
lươn phóng sinh lên đến hàng vạn con. 

Năm ấy, vào mùa thu Thạch Lương nằm mộng 
thấy một vị thần hiện ra bảo rằng: “Khoa thi này lẽ 
ra ông chưa đỗ, nhưng nhờ công đức phóng sinh 
nên sẽ thi đỗ, sớm hơn một khoa.” 

Đến khi bảng vàng đề tên, quả nhiên đúng thật. 
Nhân đó Thạch Lương liền nói: “Việc phóng sinh 
cũng dựa vào sự tán trợ của Trương Chi Đình, lẽ nào 
công đức chỉ mình ta được hưởng?” 

Cách mấy hôm sau, có danh sách từ Nam Kinh 
đưa đến, hóa ra Trương Chi Đình cũng đỗ. 
1 Trích từ sách Quảng từ biên (廣慈編). (Chú giải của soạn giả) 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

63

Lời bàn

Vào cuối đời Minh, có một nho sinh đất Thục1 là 
Lưu Đạo Trinh, từng viết một bài văn khuyên người 
đời từ bỏ sự giết hại. Vào tháng bảy năm Tân Dậu,2 có 
người bạn của Lưu Đạo Trinh nằm mộng thấy đi đến 
điện Văn Xương, gặp Đế Quân đưa cho xem một tờ 
giấy, bảo rằng: “Đây là bài văn khuyên người đời từ 
bỏ sự giết hại do Lưu Đạo Trinh viết ra. Khoa thi năm 
nay Đạo Trinh sẽ đỗ.” 

Người bạn ấy tỉnh dậy vẫn nhớ, đem sự việc kể 
lại cho Lưu Đạo Trinh nghe, nhưng Đạo Trinh không 
tin. Đến khi bảng vàng đề tên, quả đúng như vậy. Cho 
nên, nếu muốn thăng tiến thênh thang trên đường công 
danh sự nghiệp, nên biết rằng trong sự tu tập cũng có 
cách để hỗ trợ cho việc ấy. 

HOẶC ĂN CHAY TỪ BỎ  
SỰ GIẾT HẠI

Giảng rộng

Khuyên người từ bỏ sự giết hại, hẳn cũng có người 
tin theo, nhưng nói đến việc ăn chay, không khỏi sẽ 
có người cho rằng chỉ là chuyện viển vông. Đó là vì 
họ không hiểu rằng, bởi có người ăn thịt nên mới có 
người giết mổ loài vật để cung ứng, lại bởi có người 

1 Tức là vùng Tứ Xuyên.
2 Tức là năm 1621.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

64

giết mổ loài vật, nên mới có người ăn thịt. Cả hai hạng 
người ấy cùng tác động qua lại, dẫn dắt và thúc đẩy 
lẫn nhau. 

Người đời ngày ngày đều giết hại, ăn thịt chúng 
sinh, chỗ thấy nghe như vậy đã huân tập thành thói 
quen, do đó mà không còn nhận hiểu được một cách 
sáng suốt, chân thật về sự giết hại. Giá như mỗi ngày 
vào lúc trời sắp sáng, mỗi người đều có được thần 
thông thiên nhãn, tự mình nhìn thấy vô số lò sát sinh 
ở khắp mọi nơi, mỗi nơi đều có đồ tể cầm dao sắc, 
mang tất cả những dê, lợn, trâu, chó... trói chặt trên 
nền đất, sau đó ra tay giết hại hành hình... Lúc bấy 
giờ, tất cả những sinh vật ấy đều cất tiếng kêu la thảm 
thiết, hồn xiêu phách lạc, run rẩy kinh hoàng, nhưng 
kêu với trời cũng chẳng thể lên trời, khóc với đất cũng 
không chui được vào đất. Chỉ trong một chớp mắt, 
dao sắc đã cắt ngang cổ họng; trong một chớp mắt, 
dao sắc đã đâm tận ruột gan. Trong một chớp mắt, 
máu nóng đã theo dao phun trào lênh láng; trong một 
chớp mắt, nước đun sôi đã theo vết dao tuôn sâu vào 
da thịt. Nước sôi vào mắt, như đinh sắt trui nóng đâm 
nơi nhãn cầu; nước sôi xối trên lưng, như sắt nấu chảy 
nung nóng khắp thân thể; nước sôi tràn đến lưỡi, như 
nước đồng nấu chảy ngập tràn trong khoang miệng; 
nước sôi vào đến ruột, như nước thiếc nấu chảy ngập 
cả lưng...

Vào thời khắc ấy, hết thảy những con vật bị mang 
ra giết, vì quá đau đớn nên vội nhắm nghiền mắt lại; 
vì quá đau đớn nên tiếng kêu dần dần nhỏ lịm đi; vì 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

65

quá đau đớn nên toàn thân bỗng chốc co rúm lại; vì 
quá đau đớn nên ruột gan như bị kéo bị rút.

Giá như người đời có thể được thần nhãn như thế, 
sẽ thấy rằng chỉ trong phút chốc thôi mà khắp cõi thế 
giới Diêm-phù-đề này có biết bao nhiêu muôn vạn 
sinh linh phải chịu cảnh đầu một nơi, tứ chi một nẻo, 
xương thịt nát tan phơi bày la liệt... Những con vật bị 
giết hại ấy, nếu gom thân xác lại ắt chất chồng hơn cả 
núi cao, máu huyết ắt nhuộm đỏ cả dòng sông đang 
chảy...

Nhìn thấy được thực trạng ấy rồi, quả thật thê 
thảm không khác nào toàn dân trong cả một thành 
vừa bị giết sạch; nghe được những âm thanh kinh 
hoàng bi thương ấy rồi, quả thật hãi hùng kinh khiếp 
như sấm sét bên tai.

Sở dĩ bao người nhúng tay vào vô số những tội 
lỗi hung bạo tàn ác như thế, chung quy cũng do từ 
những bữa ăn có thịt của chúng ta mà ra! Cho nên, 
vạch rõ ra thì quả báo ác nghiệt của việc ăn thịt không 
hề nhỏ nhặt. Lại nếu như những sinh mạng mà chúng 
ta giết hại để ăn thịt đó, trong đời trước đã từng là cha 
mẹ, anh em, vợ chồng của ta thì biết nói sao đây? Lại 
nếu như chúng đã từng là bà con quyến thuộc của ta 
thì biết nói sao đây? Cho dù không phải thế, thì nếu 
như trong đời vị lai chúng lại sinh ra làm cha mẹ, anh 
em, chồng vợ hay bà con quyến thuộc của ta thì biết 
nói sao đây? Ví bằng cũng không phải thế, thì nếu 
như trong đời vị lai ta cũng có thể sinh vào loài súc 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

66

sinh như vậy, hoặc anh em, cha mẹ, vợ chồng, bà con 
quyến thuộc của ta cũng có thể sinh vào loài súc sinh 
như vậy thì biết nói sao đây? 

Tục ngữ có câu: “Một ngày ăn chay, việc giết hại 
trong thiên hạ bớt đi phần của ta. Một ngày không ăn 
chay, việc giết hại trong thiên hạ ắt có sự góp phần 
của ta.” Như vậy há không phải là đáng sợ lắm sao? 

Trong Kinh điển có nói rằng: “Trải qua sáu ngàn 
năm nữa, tuổi thọ trung bình của con người chỉ còn 
được 10 năm, sẽ có tai kiếp binh đao nổi lên, khi ấy 
hết thảy chúng sinh đều giết hại lẫn nhau. Cây cỏ mọc 
lên từ đất có cành lá sắc nhọn như dao bén, chạm vào 
là mất mạng. Qua bảy ngày bảy đêm như vậy, tai kiếp 
ấy mới chấm dứt.”

Đức Phật dạy: “Những ai chết vì nạn đói kém, 
binh đao, đều sinh vào các đường dữ. Những ai chết 
vì dịch bệnh, đa phần được sinh lên cõi trời. Vì sao 
vậy? Vì khi có dịch bệnh, người ta thường chỉ an ủi, 
thăm hỏi lẫn nhau, không khởi tâm ác độc giết hại 
hay tranh giành cướp đoạt.”

Luận Bà-sa nói rằng: “Nếu có người trong một 
ngày một đêm giữ theo giới không giết hại, trong đời 
vị lai người ấy chắc chắn sẽ không gặp phải tai kiếp 
binh đao.” 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

67

Trưng dẫn sự tích

ĐẢO LỘN KẺ OÁN NGƯỜI THÂN

1

Vào thời đức Phật còn tại thế, trong thành Xá-vệ 
có một người Bà-la-môn giàu có nhưng hết sức keo 
kiệt. Mỗi khi trong nhà ăn uống thì đóng chặt cửa lại 
vì sợ có khách đến. Ngày nọ, nhà ấy giết thịt một con 
gà làm cỗ, hai vợ chồng cùng ngồi ăn với một đứa con 
nhỏ ngồi giữa, thỉnh thoảng lại bốc một miếng thịt gà 
đút vào miệng cho con. 

Đức Phật biết rõ người bà-la-môn này ngày trước có 
tu tập, phước duyên nay đã thuần thục có thể cứu độ, 
nên ngài liền hóa thành một vị sa-môn, hốt nhiên hiện 
ra ngay trước mặt người ấy. Người bà-la-môn vừa nhìn 
thấy thì nổi giận, quát rằng: “Người tu hành sao không 
biết xấu hổ, tự nhiên xông vào nhà ta?” Vị sa-môn kia 
liền đáp: “Chính ông mới là người ngu si, giết cha ăn 
thịt, cưới mẹ làm vợ, nuôi dưỡng kẻ oán thù, thế mà lại 
dám bảo ta là người tu hành không biết xấu hổ!”

Người Bà-la-môn kinh ngạc hỏi lại: “Ông nói thế 
là ý nghĩa gì?”

Vị sa-môn đáp: “Con gà trên bàn kia vốn là cha của 
ông trong đời trước, vì tham lam keo kiệt nên thường 
sinh trong loài gà. Còn đứa con ông đó, trước đây là 
1 Trích từ kinh Pháp cú dụ (法句喻經). (Chú giải của soạn giả) Tên kinh 

đầy đủ là Pháp cú thí dụ kinh (法句譬喻經), được đưa vào Đại Chánh 
tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 4, kinh số 211, tổng cộng có bốn quyển, 
do hai ngài Pháp Cự và Pháp Lập cùng dịch từ Phạn văn sang Hán 
văn. Câu chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 28, trang 601, tờ c, thuộc 
quyển 4. Ở đây soạn giả lược kể lại, không trích nguyên văn.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

68

quỷ la-sát, những đời trước thường hay làm hại ông. 
Nay nghiệp cũ của ông chưa dứt hết, nên nó lại sinh 
vào nhà ông để tiếp tục làm hại. Người vợ hiện nay của 
ông chính là mẹ ông trong đời trước, bởi sự ái luyến 
sâu nặng nên quay lại tái sinh làm vợ ông. Những sự 
luân chuyển xoay vần như thế, người ngu si không 
biết, chỉ có bậc tu hành giác ngộ mới thấy rõ tất cả.”

Ngay lúc đó, đức Phật thị hiện thần thông, khiến 
cho người bà-la-môn kia tự thấy rõ các đời trước. Bà-
la-môn liền phát tâm sám hối tội nghiệp, xin được 
thọ giới. Đức Phật lại thuyết pháp cho nghe, ông liền 
chứng quả Tu-đà-hoàn.1 

Lời bàn

Cha ông Đô-đề sinh làm chó trong nhà con trai 
mình, ăn vụng thịt trên bàn.2 Cha ông Chiên-đàn 
tái sinh làm người ăn mày đến trước nhà con trai, bị 
người giữ cổng đánh gãy một cánh tay.3 Những việc 
tưởng như hết sức hãi hùng kinh dị trong chốn nhân 
gian, nhưng thật ra lại là hết sức thông thường, vẫn 
luôn xảy ra từ xưa nay nhưng người đời chỉ vì si mê 
không biết mà thôi. Cho nên, đối với hết thảy muôn 
loài có sinh mạng, nói chung đều không nên giết hại. 

1 Tu-đà-hoàn là quả vị đầu tiên trong bốn thánh quả: Tu-đà-hoàn, Tư-đà-
hàm, A-na-hàm, A-la-hán. Người chứng quả Tu-đà-hoàn cũng gọi là 
Nhập lưu, nghĩa là bắt đầu được dự vào cảnh giới của các bậc thánh.

2 Xem chuyện này trong kinh Trung A-hàm (中阿含經). (Chú giải của 
soạn giả) 

3 Xem chuyện này trong sách Kinh luật dị tướng (經律異相). (Chú giải 
của soạn giả) 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

69

CHÓ ĐÓI HIỆN HÌNH CHO THẤY BÁO ỨNG

1

Thời Nam Bắc triều, ở vùng thuộc Lưu Tống có vị 
sa-môn hiệu Trúc Tuệ, quê ở huyện Tân Dã tỉnh Hà 
Nam, tu tập ở chùa Tứ Tằng, huyện Giang Lăng, tỉnh 
Hồ Bắc. Vào niên hiệu Vĩnh Sơ năm thứ hai,2 sư qua 
đời. Các đệ tử vì thầy mà thiết lập trai đàn trong bảy 
ngày để cầu nguyện. Ngay trong ngày trai đàn viên 
mãn, có vị tăng là Đạo Hiền bỗng nhìn thấy thầy Trúc 
Tuệ đứng trước phòng, ăn mặc không khác lúc sinh 
thời, nói với Đạo Hiền rằng: “Sao thầy vẫn chưa bỏ 
việc ăn thịt? Tôi chính vì ăn thịt mà phải đọa vào địa 
ngục làm chó đói.” 

Đạo Hiền khi ấy hết sức kinh hãi, chưa kịp đáp lời 
thì Trúc Tuệ lại nói tiếp: “Nếu thầy không tin, cứ thử 
nhìn vào lưng tôi khắc biết.” Nói rồi liền quay lưng 
lại, Đạo Hiền bỗng nhìn thấy một con chó vàng ba 
khoang, nửa phần giống như con lừa, đôi mắt sáng rực 
như hai ngọn đuốc, phảng phất có hình dáng như Trúc 
Tuệ. Đạo Hiền sợ quá kêu thét lên, hình dáng kia liền 
biến mất.

Lời bàn

Người tu tại gia còn nên kiên trì giữ giới ăn chay, 
huống chi người xuất gia sao lại phá giới ăn thịt như 
vậy? Trúc Tuệ sở dĩ có thể hiện hình để khuyên răn Đạo 
Hiền giữ giới, chẳng phải là nhờ pháp lực của trai đàn 
trong bảy ngày đó sao? 

1 Trích từ sách Minh tường ký (冥祥記). (Chú giải của soạn giả) 
2 Tức là năm 421.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

70

MỘT ĐỒNG TIỀN CẦU NGUYỆN CHO VUA

1

Vào đời Bắc Chu (559-581), Chu Vũ đế2 rất thích 
ăn trứng gà. Khi ấy người giữ chức quan Giám thiện 
là Bạt Hổ, phụ trách việc nấu ăn cho vua, được Vũ Đế 
hết sức sủng ái. 

Đến thời Tùy Văn Đế,3 Bạt Hổ vẫn được giữ chức 
quan Giám thiện ấy. Vào niên hiệu Khai Hoàng thứ 
tám,4 Bạt Hổ bỗng dưng đột tử. Người nhà thấy ngực 
còn ấm nên chưa cho nhập quan. Sau ba ngày bỗng 
sống lại, nói: “Tôi muốn gặp hoàng thượng để truyền 
lời Chu Vũ đế.” 

Tùy Văn Đế nghe báo sự việc liền sai người mang 
kiệu đến đón vào triều kiến, Bạt Hổ trình lên Văn Đế 
rằng: “Tôi bị bắt dẫn đến trước điện U Minh thì thấy 
Chu Vũ Đế đã ở đó từ trước rồi. Minh vương tra hỏi 
rằng: ‘Ngươi nấu ăn cho vua, đã cùng ăn hết bao nhiêu 
quả trắng?’ Tôi thật không biết ‘quả trắng’ là gì, những 
người đứng hầu liền giải thích rằng đó là trứng gà. Tôi 
thú thật không biết đã ăn bao nhiêu trứng gà. Minh 
vương phán: ‘Người này không nhớ, thôi cho ra.’ 

“Khi ấy tôi nhìn thấy Chu Vũ Đế sắc mặt chuyển 
sang bi thảm, bỗng nhiên trước điện hiện ra một cái 

1 Trích từ sách Tùy Đường kỷ sự (隋唐紀事). (Chú giải của soạn giả) 
2 Chu Vũ Đế tên thật là Vũ Văn Ung, sinh năm 543, mất năm 578, cầm 

quyền cai trị từ năm 560 đến năm 578.
3 Tùy Văn Đế tên thật là Dương Kiên, sinh năm 541, mất năm 604, cầm 

quyền cai trị từ năm 581 đến năm 604. Dương Kiên vốn là bề tôi của 
Chu Vũ đế, sau dần dần nắm được quyền lực rồi buộc hoàng đế Bắc 
Chu là Tĩnh Đế phải nhường ngôi, lập ra nhà Tùy.

4 Tức năm 588, nghĩa là 10 năm sau khi Chu Vũ Đế qua đời.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

71

giường sắt cùng mười tên ngục tốt. Vũ Đế bị bắt nằm 
lên trên giường, liền thấy ngục tốt dùng một cây đà 
sắt ép lên thân thể, hai bên sườn bị ép vỡ, có vô số 
gà con thoát ra chạy tứ tán, chỉ trong thoáng chốc đã 
chất chồng lên nhau cao ngang với giường sắt. Vũ 
Đế không ngừng than khổ, gấp rút gọi tôi đến mà 
nói rằng: ‘Ông về nói với hoàng đế Đại Tùy rằng, tất 
cả ngọc ngà vải lụa trong kho hiện nay đều là của ta 
ngày xưa thu gom chất chứa. Ta vì tội lỗi hủy diệt 
Phật pháp nên ngày nay cực kỳ khổ sở, hoàng đế hãy 
mau mau dùng những thứ ấy mà làm việc công đức 
cho ta.’”

Tùy Văn Đế khi ấy liền ban chiếu thư, lệnh cho 
tất cả dân chúng mỗi người đều bỏ ra một đồng tiền, 
rồi dùng số ấy để làm việc phúc thiện cầu nguyện 
cho Vũ đế. Vua cũng truyền ghi chép việc này vào sử 
sách.1

Lời bàn
Tội hủy diệt Phật pháp của Võ Đế gây hại khắp 

1 Chúng tôi y theo Hán văn mà chuyển dịch, nhưng trong câu chuyện 
này nhận thấy có vài chi tiết không hợp lý, không biết có sự sai lệch, 
nhầm lẫn khi ghi chép hay không. Thứ nhất, nếu Minh vương (tức 
Diêm vương) quả thật nói rằng ‘Người này không nhớ, thôi cho ra’ (
此人不記，當須出之- thử nhân bất ký, đương tu xuất chi), thì e rằng 
có đến chín phần mười kẻ phạm tội trong thiên hạ đều không nhớ 
như ông này! Thứ hai, lời dặn của Vũ Đế là muốn dùng những tài sản 
quý giá do ông trước đây tích chứa trong kho để làm việc công đức 
cầu phước cho ông, nghe cũng có phần hợp lý, có thể chuộc lại đôi 
chút lỗi lầm, nhưng Tùy Văn Đế lại lệnh cho người trong thiên hạ xuất 
tiền làm việc này, xem ra chỉ làm khổ thêm cho dân mà nào có ai tự 
nguyện, vậy làm gì có phước đức hướng đến việc giải tội cho Vũ Đế? 
Trong lời bàn của tiên sinh An Sĩ lại nói: “Nhân dân cả nước thay vua 
mà sám hối tội lỗi”, thì e là trong câu chuyện còn có những chi tiết 
khác chúng ta không được biết.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

72

trong thiên hạ, nên việc dâng cúng cầu nguyện cho 
ông cũng phải nhờ đến khắp thiên hạ. Khi được nhân 
dân cả nước thay vua mà sám hối tội lỗi, thì tội của 
vua mới được tiêu tan. 

Xưa kia, Âu Dương Tu từng giữ chức Tham tri 
chính sự,1 kiêm nhiệm việc nhuận sắc các bản dịch 
Kinh Phật. Vào tháng 8 nhuần của niên hiệu Gia Hữu 
thứ sáu,2 Âu Dương Tu nằm mộng thấy mình đi đến 
một nơi có 10 người đội mũ miện3 cùng ngồi xoay 
quanh, liền hỏi: “Các ông có phải Thập điện minh 
vương mà kinh Phật thường nhắc đến đó chăng?” 
Những người ấy đáp: “Đúng vậy.” Âu Dương Tu liền 
hỏi: “Thưa các ngài, người đời thường cúng dường 
chư tăng, tụng Kinh Phật, vì người đã chết mà tu 
phước để hồi hướng cầu nguyện, như vậy có thật 
được lợi ích gì chăng?” Các vị ấy đều đáp: “Thật có 
chứ sao không.” 

Âu Dương Tu kể từ đó trong lòng hoang mang, tự 
xét lại chỗ tin hiểu sai lệch của mình, hết sức hối tiếc 
về việc trước đây đã sai lầm bài bác Phật giáo.4 Từ đó 

1 Âu Dương Tu sinh năm 1007, mất năm 1072, tự Vĩnh Thúc, hiệu Túy 

Ông, là nhà văn, nhà thơ nổi tiếng thời Bắc Tống. Ông từng giữ nhiều 
chức quan lớn như Hàn lâm học sĩ, Khu mật viện phó sứ, Tham tri 
chính sự... Đến thời Tống Thần Tông, ông giữ chức Binh bộ Thượng 
thư. Sau khi mất được vua ban tên thụy là Văn Trung.

2 Tức là năm 1061.
3 Là loại mũ có tua chung quanh, một phần trong quan phục. Chỉ các 

quan từ hàng đại phu trở lên đến vua chúa mới được đội loại mũ này.
4 Chuyện này trích ra từ Âu Dương công hành trạng (歐陽公行狀) và Vận 

ngữ dương thu (韻語陽秋). (Chú giải của soạn giả) 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

73

có viết ra những lời dạy con, dùng răn nhắc, cảnh tỉnh 
người đời sau.1 Lúc lâm chung, ông tụng kinh Hoa 
Nghiêm đến quyển thứ tám rồi mới đi.2 Ôi! Trong đời 
này những người từng sai lầm như Âu Dương Tu nào 
có ít đâu! 

GIẾT DÊ HÓA RA GIẾT CON GÁI

3

Đời nhà Đường, trong khoảng niên hiệu Trinh 
Quán,4 quan Trưởng sứ Ngụy vương phủ ở Kinh 
Triệu là Vi Khánh Trị có đứa con gái mất sớm. Cả hai 
vợ chồng đều hết sức đau đớn, thương tiếc. Sau đó 
hai năm, Vi Khánh Trị có dịp đãi khách, mua về một 
con dê để chuẩn bị giết thịt. Đêm đó, người vợ của 
Khánh Trị nằm mộng thấy con gái hiện về, mặc quần 
xanh, áo trắng, trên đầu giắt đôi trâm ngọc, khóc nói 
với mẹ rằng: “Khi con còn sống, thường lấy tiền bạc 
của cha mẹ tiêu dùng mà không hỏi xin, nay phải đọa 
làm thân dê để trả nợ. Sáng ngày mai con sẽ bị giết, 
con dê xanh đầu trắng chính là con đó, xin mẹ thương 
mà cứu vớt.”

Người mẹ thức giấc kinh hãi, lập tức đích thân đi 
xem, thấy con dê sắp bị giết thịt quả nhiên nửa thân 
1 Xem trong sách Cát an cựu phủ chí (吉安舊府志). (Chú giải của soạn 

giả) 
2 Xem trong sách Kim thang biên (金湯編). (Chú giải của soạn giả) 
3 Trích từ sách Minh Báo Ký (冥報記). (Chú giải của soạn giả) Sách này 

được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 51, kinh số 
2082, tổng cộng có ba quyển, do Đường Lâm soạn vào đời Đường. Câu 
chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 13, trang 800, tờ c, thuộc quyển 3. Soạn 
giả lược kể lại, không trích nguyên văn. 

4 Tức trong khoảng từ năm 627 đến năm 649.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

74

màu xanh, đầu trắng, lại có hai chòm lông trắng trên 
đầu phảng phất giống như đôi trâm ngọc. Bà lập tức 
bảo gia nhân dừng lại không được giết.

Lát sau thì Vi Khánh Trị đến, thấy khách đã tới mà 
việc nấu nướng còn chưa xong thì giận lắm, quát nạt 
nhà bếp. Nhà bếp sợ tội, lập tức phải giết dê. Đến khi 
dọn lên, khách mời không ai động đũa. Khánh Trị thấy 
lạ gạn hỏi, quan khách đều đáp rằng: “Trong lúc giết 
dê, chúng tôi từ xa đều nhìn thấy đó là một đứa bé 
gái.”

Đến khi Khánh Trị hỏi lại người vợ mới biết rõ sự 
việc, trong lòng đau đớn muôn phần, không lâu sau 
phát bệnh mà chết. 

Lời bàn

Chuyện này tương tự như chuyện “Cứu dê hóa 
ra cứu con gái” đã thuật ở trước. Cũng là trộm tiền 
của cha mẹ, cũng là bị đọa làm thân dê. Nhưng trong 
chuyện trước thì dê không bị giết, còn trong chuyện 
này thì cuối cùng dê vẫn bị giết. Đó không phải do 
may mắn hay rủi ro, mà là do số tiền lấy trộm vẫn 
chưa dùng đến nên khỏi chết, còn đã chi dụng rồi thì 
phải chịu chết để đền tội. 

GIẾT DÊ HÓA RA GIẾT VỢ

1
 

Đời Bắc Tống, Lưu Đạo Nguyên từng làm quan 
huyện lệnh Bồng Khê. Sau khi thôi việc về quê, một 

1 Trích từ sách Quảng nhân lục (廣仁錄). (Chú giải của soạn giả) 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

75

hôm đến chơi nhà họ Tần, nghỉ lại một đêm. Nửa 
đêm nằm mộng thấy một phụ nữ khóc nói với ông 
rằng: “Tôi là vợ của chủ nhà họ Tần này, từng đánh 
chết một người thiếp của chồng, vì thế phải đọa làm 
thân dê. Hiện đang bị nhốt trong chuồng, sáng mai 
sẽ bị giết để đãi ông. Thân tôi dù chết cũng đáng tội 
chẳng tiếc gì, hiềm vì trong bụng đang có dê con, nếu 
lại vì tôi mà chết thì tội của tôi càng thêm nặng.” 

Lưu Đạo Nguyên đợi đến sáng mới đem chuyện 
ấy ra nói thì dê đã bị giết rồi. Cả nhà họ Tần nghe 
chuyện đều hết sức kinh sợ, liền đặt dê con trở lại vào 
bụng mẹ rồi mang ra đồng chôn cất. 

Lời bàn

Người gầy dựng cơ nghiệp gia đình không dám dễ 
duôi vay mượn tiền bạc, vì sợ lời lãi sinh ra ngày càng 
nhiều không dễ hoàn trả. Người có trí tuệ không dám 
vay mượn sinh mạng của chúng sinh, vì sợ rồi sẽ phải 
đem sinh mạng của chính mình ra mà thường bồi. 
Do đó mà bậc tu hành phát đại nguyện phải cầu vượt 
thoát Ba cõi, có đủ ngũ nhãn,1 chứng đắc lục thông,2 rõ 

1 Ngũ nhãn bao gồm: 1. Nhục nhãn (māṃsa-cakṣus): Mắt của người 
phàm tục. 2. Thiên nhãn (divya-cakṣus): Mắt của người trời ở cõi Sắc 
nhờ tu Thiền định mà đạt được. Mắt này có khả năng thấy hết mọi thứ xa 
gần, trước sau, trong ngoài, ngày đêm, trên dưới... 3. Tuệ nhãn (prajñā-
cakṣus). Mắt này có thể thấy rõ chân không vô tướng; tức là thấu suốt hết 
thảy hiện tượng đều là không tướng, định tướng. 4. Pháp nhãn (dharma-
cakṣus): Mắt của Bồ tát. Mắt này thấy được tất cả các pháp môn. 5. Phật 
nhãn (buddha-cakṣus): Mắt Phật. Mắt này có đủ công năng của cả bốn 
loại mắt trên, thấu suốt hết thảy mọi pháp, không có gì mà chẳng thấy 
biết.

2 Lục thông bao gồm: 1. Thần thông (神通) hoặc Như ý thông (如意通; 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

76

biết hết mọi việc trong quá khứ, vị lai cũng như hết 
thảy những việc của thế gian và xuất thế gian, được 
như vậy mới xem là thành tựu. 

SÁT SINH ĐỂ CÚNG TẾ HẠI ĐẾN NGƯỜI ĐÃ CHẾT

1
 

Vào thời Tiền Đường,2 có người cư sĩ họ Kim, thành 
tín kiên trì giữ gìn trai giới. Sau khi chết, người này có 
lần nhập vào một bé trai nói với người nhà rằng: “Ta tuy 
có tu hành nhưng nghiệp lành vẫn còn chưa đủ để được 
vãng sinh Tịnh độ. Nay đang ở cõi âm nhưng được an 
vui lắm, có thể tự do đi lại.” 

Sau đó một thời gian, họ Kim cũng nhập vào đứa 
bé trai ấy mà trách mắng vợ con rằng: “Tại sao lúc 
xây mộ cho ta lại giết gà cúng tế? Vì việc ấy mà bây 
giờ ta đi đâu cũng có hai người theo giám sát, không 
còn được tự do nữa.”

Khi ấy, đứa con dâu của họ Kim đang mang thai, 
người nhà liền đem việc ấy ra hỏi, họ Kim nói: “Lần 
này sẽ sinh con trai, mẹ tròn con vuông. Nhưng lần 
sau cũng sinh con trai nữa, mẹ con đều chết.” Mọi 

Sanskrit: ṛddhividdhi-abhijñā); 2. Thiên nhĩ thông (天耳通; Sanskrit: 
divyaśrotam-abhijñā), nghe được tất cả mọi âm thanh; 3. Tha tâm thông 
(他心通; Sanskrit: cetaḥpayyāya-abhijñā), tức là rõ được ý của kẻ khác; 
4. Túc mệnh thông (宿命通; Sanskrit: pūrvanivāsānusmṛti-abhijñā), biết 
các tiền kiếp của chính mình; 5. Thiên nhãn thông (天眼通; Sanskrit: 
divyacakṣur-abhijñā), nhìn thấy địa ngục, chư thiên…; 6. Lậu tận thông (
漏盡通; Sanskrit: āśravakṣaya-abhijñā), biết rõ mình đã giải thoát, đoạn 
diệt ô nhiễm, là thắng trí xuất thế.

1 Trích từ sách Trúc song tùy bút (竹窗隨筆). (Chú giải của soạn giả)
2 Nhà Đường cai trị từ năm 618, đến năm 690 thì Võ Tắc Thiên lập ra nhà 

Võ Chu. Đến năm 705, Đường Trung Tông lên ngôi nối lại nhà Đường 
nên gọi là Hậu Đường. Giai đoạn trước nhà Võ Chu được gọi là Tiền 
Đường. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

77

người đều lấy làm lạ, liền ghi chép lại lời ấy. Sau quả 
nhiên xảy ra đúng như vậy.

Lời bàn 
Có lần đức Phật cùng ngài A-nan đi dọc theo bờ 

sông, nhìn thấy 500 ngạ quỷ vừa đi vừa ca hát. Ngài 
A-nan thưa hỏi, đức Phật dạy: “Con cháu của những 
ngạ quỷ này đều vì họ mà tu phước, nên họ sắp được 
thoát kiếp ngạ quỷ. Vì thế mà họ vui mừng ca hát.” 

Tiếp đó lại thấy khoảng mấy trăm người hình 
dung tốt đẹp vừa đi vừa khóc, ngài A-nan lại thưa 
hỏi, đức Phật dạy rằng: “Con cháu những người này 
giết hại sinh mạng để cúng tế, không chịu tu phước, 
nên họ sắp phải đọa vào địa ngục bị lửa dữ thiêu đốt. 
Vì thế mà họ khóc lóc.”1 

Người đời si mê không biết, cho rằng việc cúng 
tế thịnh soạn là làm vinh hiển, rạng rỡ tổ tông, mà 
không biết rằng những việc ấy thực sự là làm hại đến 
người đã chết. 

THẦN SÔNG XIN THỌ GIỚI

2

1 Xem trong Đại tạng nhất lãm (大藏一覽). (Chú giải của soạn giả) Sách 
này có 10 quyển, hiện chỉ thấy trong Gia Hưng Tục tạng kinh, kinh số 
B109. Tuy nhiên, chúng tôi cũng tìm được đoạn trích này trong sách 
Liên tu khởi tín lục (蓮修起信錄), thuộc Vạn tân toản Tục tạng kinh, 
tập 62, kinh số 1204, tổng cộng có 6 quyển. Đoạn trích này bắt đầu từ 
dòng thứ 21, trang 710, tờ b, thuộc quyển 6.

2 Trích từ sách Hiện quả tùy lục (現果隨錄). (Chú giải của soạn giả) Sách 
này được đưa vào Vạn tân toản Tục tạng kinh thuộc tập 88, kinh số 
1642, tổng cộng có bốn quyển, do ngài Giới Hiển ghi chép vào đời 
Minh. Thật ra, chúng tôi đã tìm thấy câu chuyện này ở sách Liên tu 
khởi tín lục (蓮修起信錄), trong Tục tạng kinh, thuộc tập 62, kinh số 
1204, tổng cộng có sáu quyển. Câu chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

78

Vùng Giang Tây có mũi Tầm Ngư, khúc sông 
nơi đó vô cùng hiểm trở, người đời vẫn đồn rằng có 
khi không gió mà sóng vẫn cuộn cao đến ba thước. 
Nơi ấy có miếu thờ Long Vương, thần miếu hết sức 
linh hiển. Những người buôn bán qua lại nơi đây đều 
ghé vào cầu đảo, giết hại vật mạng để cúng tế nhiều 
không kể xiết. 

Vào triều Minh, trong khoảng niên hiệu Sùng 
Trinh,1 một hôm có Luật sư Tam Muội trên đường sắp 
đi ngang qua miếu. Ông từ giữ miếu trong đêm ấy 
mộng thấy thần sông hiện ra bảo rằng: “Ngày mai sẽ có 
một vị tăng đi qua đây. Vị ấy với ta đời trước cùng xuất 
gia, là huynh đệ đồng sư. Do ngài thấu suốt chánh nhân 
xuất gia nên đời này vẫn là cao tăng, còn ta do một niệm 
sai lầm mà đọa vào cảnh giới quỷ thần thọ hưởng huyết 
thực. Nay nghiệp giết hại của ta quá nhiều, ngày sau 
chắc chắn sẽ đọa vào địa ngục. Ngày mai ông hãy thỉnh 
cầu ngài truyền giới cho ta. Từ nay về sau, việc cúng tế 
cho ta không được dùng rượu thịt nữa.” 

Hôm sau, ông từ dò hỏi trên đường, quả nhiên 
gặp được Luật sư Tam Muội vừa đến, liền thưa rõ với 
ngài mọi việc. Luật sư nhận lời đến miếu thuyết giới 
cho thần. Từ đó về sau gió yên sóng lặng, người qua 
lại vùng này đều không cần phải cúng tế nữa. 

22, trang 710, tờ a, quyển 6, mở đầu bằng câu: - 善果錄云 - Thiện quả 
lục vân (Sách Thiện quả lục có nói rằng). Rất có thể tiên sinh An Sĩ xác 
định rằng Thiện quả lục và Hiện quả tùy lục chỉ là cùng một quyển nên 
dẫn chú như vậy chăng? Bởi chúng tôi không tìm thấy sách “Thiện quả 
lục” trong Đại tạng kinh. 

1 Tức vào đời Minh Tư Tông, trong khoảng năm 1628 đến năm 1644.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

79

Lời bàn
Các vị quỷ thần trên cạn dưới nước, nếu thọ 

hưởng sự cúng tế của người đời bằng máu thịt chúng 
sinh thì tất cả đều phải đọa vào địa ngục. Ngài Đông 
Nhạc Thánh đế, từ niên hiệu Vĩnh Thuần triều vua 
Đường Cao Tông1 trở về trước cũng thọ hưởng cúng 
tế bằng rượu thịt, sau đó phải thỉnh cầu Thiền sư 
Nguyên Khuê truyền thọ Năm giới,2 nhờ đó mới 
thoát khỏi tội. Hiện nay, những vị như Văn Xương Đế 
Quân, Quan đế, đều tuyệt đối không chấp nhận cái lý 
lẽ dâng cúng rượu thịt. Tăng tử3 có nói rằng: “Người 
quân tử thương yêu người khác ắt phải dựa vào đức 
hạnh.” Lẽ nào hai vị Đế Quân lại không được giống 
như Tăng tử sao?

KHÔNG GIỮ TRAI GIỚI PHẢI TRẢ NGHIỆP CŨ

4

1 Tức là khoảng trước năm 682. Niên hiệu Vĩnh Thuần là những năm 
từ 682 đến 683.

2 Xem trong sách Truyền đăng lục (傳燈錄). (Chú giải của soạn giả) Câu 
chuyện này trước đây cũng được soạn giả dẫn chú đến sách Đường 
Cao tăng truyện (唐高僧傳).

3 Tăng tử (曾子), tên thật là Tăng Sâm (曾参), sinh năm 505 trước Công 
nguyên, mất năm 435 trước Công nguyên. Ông tên tự là Tử Dư, là học 
trò xuất sắc của Khổng tử, là người đã soạn ra phần Truyện trong sách 
Đại học (10 thiên), một trong Tứ thư của Nho giáo. Tăng tử cũng là 
một trong Nhị thập tứ hiếu (24 người con hiếu). Một lần bị mẹ đánh, 
ông khóc rất thảm thiết. Bà mẹ ngạc nhiên hỏi: “Xưa nay ta đánh con 
chẳng bao giờ khóc, sao hôm nay lại khóc lóc thảm thiết như vậy?” 
Tăng tử thưa: “Mọi lần mẹ đánh con thấy đau, nên con không khóc, vì 
biết mẹ còn sức khỏe. Hôm nay mẹ đánh không thấy đau, con biết mẹ 
đã già yếu đi nhiều nên buồn mà khóc.”

4 Trích từ sách Hiện quả tùy lục (現果隨錄). (Chú giải của soạn giả) Sách 
này được đưa vào Vạn tân toản Tục tạng kinh thuộc tập 88, kinh số 
1642, tổng cộng có bốn quyển, do Giới Hiển ghi chép vào đời Minh. 
Câu chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 24, trang 33, tờ c, thuộc quyển 1.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

80

Ở Côn Sơn có người tên Ngụy Ứng Chi, ngụ tại trấn 
Chân Nghĩa, là cháu họ của Ngụy Tử Chiêu.1 Trong 
khoảng niên hiệu Sùng Trinh, vào mùa xuân năm Canh 
Ngọ,2 Ứng Chi nằm ngủ cùng giường với Tử Chiêu, mắt 
đang nhắm bỗng khóc to rồi niệm Phật. Tử Chiêu thấy 
vậy rất sợ, tra hỏi. Ứng Chi đáp: “Cháu nằm mơ thấy 
mình đi xuống âm phủ, gặp vị tào quan ôm sổ sinh tử 
đến, nhìn thấy có tên cháu bị chết treo cổ, bên dưới lại 
có ghi chú rằng: ‘Ba năm sau, vào ngày đó tháng đó... sẽ 
tự treo cổ chết trong phòng đọc sách.’ Cháu cố gạn hỏi 
tội gì, nhưng tào quan chỉ nói: ‘Nghiệp báo nhất định 
phải thế, khó lòng tránh được.’ Cháu lại hỏi: ‘Có cách 
nào tránh được không?’ Vị ấy đáp: ‘Không có cách nào 
bằng ăn chay trường và niệm Phật, tinh tấn tu hành thì 
may ra có thể khỏi.’” 

Sau đó, Ứng Chi liền nói với Tử Chiêu: “Từ nay 
cháu xin chuyên tâm tu hành.” Rồi từ đó phát tâm 
ăn chay trường, sớm tối niệm Phật, tinh tấn trải qua 
8 tháng như vậy. Sau đó lại nghe nhóm bạn bè văn 
nhân cùng chê bai rằng: “Chỉ là giấc mộng thôi, sao 
có thể để chuyện như thế huyễn hoặc?” Thế là dần 
dần bỏ không ăn chay nữa. 

1 An Sĩ toàn thư khắc là Tử Thiều (子韶), nhưng trong Hiện quả tùy lục 
thấy khắc là Tử Chiêu (子詔). Hai chữ này khá giống nhau nên e rằng 
An Sĩ toàn thư khi trích lại đã khắc nhầm. Hiện quả tùy lục là văn bản 
được trích nên chúng tôi đã theo đó mà sửa lại.

2 An Sĩ toàn thư khắc là Canh Thìn (庚辰), nhưng trong Hiện quả tùy lục 
khắc là Canh Ngọ (庚午). Xét đoạn bên dưới nói ba năm sau là năm 
Quý Dậu thì ở đây Canh Ngọ mới đúng. Rõ ràng An Sĩ toàn thư đã 
khắc nhầm. Năm Canh Ngọ này tức là năm 1629 theo Tây lịch.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

81

Mùa xuân năm Quý Dậu,1 Ứng Chi bỗng dưng vô 
cớ đóng chặt cửa phòng đọc sách rồi treo cổ tự vẫn. 
Bấm đốt tay tính lại thì từ lúc nằm mộng đến khi ấy quả 
đúng ba năm. 

Lời bàn

Những kẻ học theo Nho giáo, vì tham miếng ăn 
ngon nên thường viện dẫn rằng Khổng tử không ăn 
chay, để biện minh cho việc ăn thịt uống rượu của 
mình. Nhưng họ không chịu suy nghĩ kỹ để thấy rằng, 
trong sách Luận ngữ rõ ràng có lời dạy của Khổng tử 
rằng: “Những lúc giữ trai giới không được ăn thịt cá.” 
Như vậy đâu thể nói rằng đức Khổng tử chưa từng răn 
dạy việc không nên ăn thịt uống rượu? Nho gia cũng 
chủ trương trước mỗi kỳ tế lễ đều phải trai giới thanh 
tịnh, ấy là vì việc ăn chay giữ giới sẽ giúp cho thân tâm 
đều được trong sạch, nhờ vậy mới có thể cùng các vị 
thần linh giao cảm. Từ đó có thể suy ra rằng việc ăn thịt 
uống rượu làm cho con người hôn ám mê muội. Người 
đời nay hành xử không được như Khổng tử, chỉ riêng 
muốn học theo Khổng tử việc không ăn chay, như vậy 
há có thể bước vào cửa thánh được sao? 

BÁN CÔNG ĂN CHAY LẬP TỨC MẤT MẠNG

2

Huyện Ma Thành, tỉnh Hồ Bắc, có người họ 
Vương ăn chay trường được ba năm. Bỗng nhiên thân 

1 Tức là năm 1632.
2 Trích từ sách Hiện quả tùy lục (現果隨錄). (Chú giải của soạn giả) Sách 

đã dẫn trên. Câu chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 16, trang 34, tờ a, 
thuộc quyển 1.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

82

thể bị ghẻ lở đau đớn không chịu nổi, do đó sinh tâm 
thối thất, không tin vào công đức của việc ăn chay. 

Có người bạn của họ Vương đến thăm bệnh, an ủi 
rằng: “Anh là người ăn chay, chắc chắn sẽ được trời 
Phật gia hộ.” Họ Vương nói: “Tôi ăn chay đã ba năm, 
nay lại chịu nghiệp báo xấu ác như thế này, xem ra ăn 
chay nào có ích lợi gì?” 

Người bạn liền nói: “Nếu anh không muốn ăn 
chay nữa, anh có thể bán công ăn chay của anh cho 
tôi được chăng?” 

Họ Vương hỏi: “Bán như thế nào?”

Người bạn nói: “Cứ mỗi ngày anh đã ăn chay, trị 
giá một phân bạc; cộng cả ba năm anh sẽ được 10 lạng 
8 cân bạc.”1

Họ Vương nghe vậy mừng lắm, liền viết giấy bán 
rồi nhận đủ tiền, dự tính hôm sau sẽ thôi không ăn 
chay nữa. Đêm ấy nằm mộng thấy hai con quỷ đến 
mắng rằng: “Mạng sống của ông lẽ ra đã dứt từ mười 
tháng trước, nhờ ăn chay trường mới kéo dài được 
đến hôm nay. Nay ông bán công ăn chay, vậy tính ra 
ông đã sống vượt quá số năm đáng sống rồi.” Mắng 
như vậy rồi, lập tức muốn xông vào bắt mà dẫn đi. 
Họ Vương van nài xin chậm cho một đêm, định sẽ trả 
tiền lại cho bạn và phát nguyện ăn chay trường như 
trước. 

Hôm sau, họ Vương nói với người bạn kia đòi lại 
1 Theo cách tính ở đây thì mỗi lạng bạc có 10 đồng cân, mỗi đồng cân 

có 10 phân bạc. Mỗi năm có 360 ngày, cộng 3 năm thành 1080 ngày, 
nên trị giá thành 10 lạng 8 cân bạc.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

83

giấy bán công ăn chay. Người bạn nói: “Ngay hôm 
qua lúc mang về tôi đã khấn trước bàn Phật mà đốt 
giấy đi rồi.” Họ Vương hết sức hối hận về việc ấy. 
Quả nhiên sau đó thì chết. 

Lời bàn

Người muốn mua công ăn chay, quả là chuyện lạ, 
mà người chịu bán cũng thật kỳ lạ! Bán rồi, hai bên 
lại tức thời giao nhận tiền bạc xong ngay, thật càng lạ 
lùng ít có. Cứ theo như việc này mà xét thì có thể thấy, 
những người bỏ tiền bạc ra để thỉnh người khác thay 
mình tụng kinh lễ sám, không phải là không được 
phước đức. 

Người phát tâm ăn chay trường, trước tiên nên 
khởi năm phép quán bất tịnh, nhờ đó mà đối với các 
món ăn nấu bằng thịt cá có thể sinh tâm chê chán 
không còn thèm muốn. 

Năm phép quán bất tịnh ấy là:

1. 	Nguồn gốc bất tịnh: Quán xét rằng hết thảy các món 

thịt cá đều có nguồn gốc từ máu thịt, tinh huyết 

của loài súc vật, cho nên món ăn như vậy quả thật 

bất tịnh; 

2. 	 Sự nuôi dưỡng bất tịnh: Quán xét rằng hết thảy những 

gì các loài heo, dê, gà, ngỗng... ăn vào đều toàn là 

những thứ nhơ nhớp, dơ bẩn, cho nên món ăn như 

vậy quả thật bất tịnh; 

3. 	Chỗ ở bất tịnh: Quán xét rằng hết thảy các loài súc 

vật mà ta giết mổ để ăn thịt đó đều ăn ngủ trong 

chuồng trại dơ bẩn, hôi hám, ngay nơi đại tiện, tiểu 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

84

tiện, suốt đời sống chung với phẩn dơ, nước tiểu, 

cho nên món ăn như vậy quả thật bất tịnh; 

4. 	Ruột gan đều bất tịnh: Quán xét rằng bên trong 

thân thể hôi hám của các loài mà chúng ta ăn thịt 

thực sự chứa đựng toàn những máu mủ, phẩn dơ, 

nước tiểu, đờm dãi... cho nên món ăn như vậy quả 

thật bất tịnh; 

5. 	 Chết đi rồi bất tịnh: Quán xét rằng sau khi đã chết, thân 

thể các loài ấy cũng đều phân rã thối nát, so với xác 

người chết không có gì khác, cho nên món ăn như 

vậy quả thật bất tịnh. 

CẤT BƯỚC PHẢI QUAN SÁT,  
KHÔNG GIẪM ĐẠP CÔN 

TRÙNG

Giảng rộng

Người đời cũng có những kẻ biết thương xót các 
loài trâu, dê, chó, ngựa... Nhưng nếu nói đến việc 
thương xót các loài côn trùng, kiến, mối... hẳn nhiều 
người sẽ chê cười cho là ngu ngốc. Ấy là vì người đời 
không biết suy xét rằng, hình thể tuy có lớn nhỏ khác 
nhau, nhưng thể tánh của muôn loài đều không có 
lớn nhỏ. Nếu cho rằng giết những con vật lớn thì có 
tội lớn hơn, còn hại chết những loài vật nhỏ lại không 
có tội, như vậy ắt con người tuy lớn nhưng vẫn còn 
nhỏ hơn con trâu, vậy thay vì giết trâu chẳng bằng 
giết người lại tốt hơn sao? Lại nếu xét theo cách đó thì 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

85

bậc tôn quý nhất trong thiên hạ phải là loài cá lớn ma-
kiệt1 chứ chẳng phải con người, vì chúng to lớn nhất.

Lời dạy này của Đế Quân là muốn cho mọi người 
trừ bỏ đi cái nhìn phân biệt lớn nhỏ như trên đối với 
vật mạng, khiến cho mỗi khi cất bước đều phải thận 
trọng không dám vô tình mà phạm vào sự giết hại.

Người đời động chân nhấc tay, không làm sao khỏi 
phạm vào tội lỗi. Chỉ lấy riêng chuyện đi đường mà nói, 
trong suốt một đời đã hại chết không biết đến bao nhiêu 
ngàn vạn sinh mạng... Tôi từng được thấy trong quyển 
Luật sa-di có bài kệ và chú nói về việc đi đứng không 
làm tổn hại đến côn trùng, sâu kiến, thật hết sức giản dị 
mà ý nghĩa vô cùng sâu sắc. Mỗi buổi sáng sớm, trước 
khi đặt chân xuống giường nên niệm mấy câu Phật 
hiệu, sau đó nhất tâm đọc kệ rằng:

從朝寅旦直至暮，

一切眾生自回護，

若於足下誤傷時，

願汝即時生淨土。

Tùng triêu dần đán trực chí mộ,
Nhất thiết chúng sinh tự hồi hộ.
Nhược ư túc hạ ngộ thương thời,2

1 Loài cá ma-kiệt to lớn đến nỗi mỗi khi chúng thấy ngứa bên trong vảy 
thì lấy thân cọ vào núi pha-lê, máu chảy ra có thể làm cho toàn bộ 
nước biển quanh đó đều bị nhuộm hồng.

2 Chúng tôi ghi lại theo như nguyên bản An Sĩ toàn thư, nhưng theo 
Sa-di luật nghi yếu lược tăng chú (沙彌律儀要略增註), thuộc tập 60 
của Tục tạng kinh, kinh số 1118 (tổng cộng có hai quyển), bắt đầu từ 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

86

Nguyện nhữ tức thời sinh Tịnh độ.

Tạm dịch:

Sáng sớm đến chiều tối,
Nguyện muôn loài chúng sinh, 
Thảy thảy tự phòng hộ.
Chúng sinh nào vô tình, 
Bị giẫm đạp mất mạng,
Xin nguyện cho tất cả,
Đều sinh về Tịnh độ.

Kèm theo bài kệ này cũng trì tụng 7 lần câu chú: 
“Án, địa lợi chi lợi ta bà ha.”1

Sau khi trì tụng đủ 7 lần câu chú trên rồi mới đặt 
chân xuống giường, với tâm tỉnh giác thận trọng đó 
thì sẽ tránh được sự vô tình giẫm đạp giết hại các loài 
côn trùng. Việc trì tụng kệ và chú này không phân 
biệt kẻ trí người ngu, ai cũng có thể trì tụng được. Con 
cháu từ khoảng 6, 7 tuổi nên dạy cho biết hành động 
và suy nghĩ theo cách này. Lâu ngày thành thói quen, 
nề nếp, nên ý niệm nhân từ sẽ sớm được vun bồi từ 
thuở nhỏ. Mạnh tử nói: “Gà gáy sớm lập tức vùng dậy, 
chuyên tâm nuôi dưỡng vun bồi cho tâm thiện ngày càng 

dòng thứ 10, trang 258, tờ a, quyển 2, thì câu này là: 若於足下喪身形 
- Nhược ư túc hạ tán thân hình. (Nếu dưới chân tôi bị tan nát hình hài.) 
Nhiều bản văn khác cũng chép giống như câu này, hoặc theo Tỳ-ni 
nhật dụng thiết yếu (毗尼日用切要 - quyển 1) thì là: 若於足下喪其形  - 
Nhược ư túc hạ tán kỳ hình.

1 Câu chú này cũng được ghi theo An Sĩ toàn thư: 唵地利日(音支) 利娑
婆訶- nhưng theo Tỳ ni nhật dụng thiết yếu (毗尼日用切要), thuộc tập 
60 của Tục tạng kinh, kinh số 1115, có một quyển, thì câu chú này là: 
唵 逸帝律尼莎訶 - Án dật đế luật ni sa ha. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

87

thêm lớn.” Làm được như trên, chẳng phải lại càng 
giúp ích thêm cho lời dạy của Mạnh tử đó sao?

Trưng dẫn sự tích 
THÀ CHẾT KHÁT, KHÔNG PHẠM GIỚI

1

Khi đức Phật đang thuyết pháp tại tinh xá Kỳ 
Viên, có hai vị tỳ-kheo mới học Phật pháp chưa bao 
lâu, nên từ nước La-duyệt-kỳ phát tâm tìm đến để 
được gặp Phật, nghe Pháp. 

Đường đi quá xa xôi, lại gặp lúc trời khô hạn, hai 
vị bị thiếu nước uống nên khát đến mức sắp chết. Bỗng 
gặp một hố sâu, bên dưới có một ít nước, nhưng trong 
nước lại có rất nhiều trùng nhỏ li ti, theo giới luật thì 
không thể uống nước ấy. 

Một vị nói: “Chúng ta nên uống nước này, vì như 
thế sẽ cứu được thân, sau đó mới còn có thể đến gặp 
Phật, nghe Pháp.” 

Vị kia liền nói: “Giới luật do Phật chế định nếu 
không giữ theo thì việc đến gặp Phật liệu có ích gì?” 
Liền chịu khát mà chết. Thần thức vị này lập tức sinh 
lên cõi trời Đao-lợi. Vị này tự biết được nhân duyên 
trước khi sinh về cõi trời, liền mang hương hoa đến 
tinh xá Kỳ Viên cúng dường đức Phật. 

1 Trích từ kinh Pháp cú dụ (法句喻經). (Chú giải của soạn giả) Tên kinh 
đầy đủ là Pháp cú thí dụ kinh (法句譬喻經), được đưa vào Đại Chánh 
tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 4, kinh số 211, tổng cộng có bốn quyển, 
do hai ngài Pháp Cự và Pháp Lập cùng dịch từ Phạn văn sang Hán 
văn vào đời Tấn. Câu chuyện này nằm trong phẩm Hộ giới, bắt đầu từ 
dòng thứ 6, trang 578, tờ a, quyển 1. Nội dung kinh văn có nhiều chi 
tiết quan trọng nhưng do lược kể nên soạn giả đã bỏ bớt.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

88

Vị tỳ-kheo kia uống nước có trùng nên khỏi chết 
khát, hôm sau đến được Kỳ Viên, khóc trình nỗi khổ 
của mình lên Phật, lại nhắc đến người bạn đồng hành 
đã chết khát. 

Đức Phật dạy: “Ta đã biết trước rồi.” Liền đưa tay 
chỉ vị trời vừa đến cúng dường mà nói: “Đây chính là 
người bạn hôm trước cùng đi với ông, đã đến đây rồi. 
Ông đến đây chỉ nhìn thấy hình tướng bên ngoài của 
ta, nhưng không giữ gìn giới luật do ta chế định, nên 
tuy nói là đến gặp được ta mà ta thật không gặp ông. 
Những ai dù ở cách xa ta ngàn dặm, nhưng nếu thực 
hành theo Kinh điển, giữ gìn theo Giới luật, thì người 
ấy lúc nào cũng như ở trước mặt ta.”1 

Lời bàn

Phật dạy các tỳ-kheo rằng những chum, vại... 
rỗng đều nên lật úp lại hoặc đậy kín, không nên để 
ngửa lên. Vì sao? Vì khi để ngửa lên mà không đậy 
kín, tất nhiên sẽ chứa đọng nước mưa, từ đó sinh ra 
các loài trùng. Khi có người dùng đến, đổ nước ra tức 
là giết hại các loài trùng ấy. 

Trong mùa hè thu, nước mưa đọng thành vũng 
trên đất, sau một hai hôm thế nào cũng phát sinh 
các loài trùng trong nước. Mà những con trùng ấy, 
hầu hết đều phải chết khi cạn nước. Do đó, nên khai 
thông cống rãnh để quanh nhà không chỗ nào có 

1 Câu này chúng tôi y theo kinh văn mà bổ sung cho trọn ý nghĩa lời Phật 
dạy, vì An Sĩ toàn thư lược kể nên có phần thiếu nghĩa.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

89

nước đọng thành vũng. Không dùng nước đọng 
trong lòng cống rãnh để tưới cây, tưới hoa, vì nước 
khô cạn đi cũng giết chết nhiều trùng trong đó. Nước 
mưa mới hứng vào chum, vại... nên dùng than sạch 
cho vào bên trong để không sinh trùng. Không vứt 
xương cá, thịt, các thức ăn thừa có mùi hôi tanh... 
bừa bãi trên mặt đất, vì như vậy tức là nhử cho đàn 
kiến kéo đến, ắt sẽ bị người giẫm đạp mà chết. Hết 
thảy các loại nước có chất kiềm, nước muối, nước 
sôi, nước vôi sống... đều không được đổ bừa lên mặt 
đất làm chết côn trùng.1 

Những điều như trên đều là để tránh sự vô tình 
giết hại các loài côn trùng. 

KHÔNG ĐỐT LỬA GÂY CHÁY 
RỪNG, CHÁY NÚI

Giảng rộng

Người ta dù gặp hỏa hoạn, cũng chưa hẳn đã phải 
mất mạng, nhưng khi núi rừng bị cháy thì tất cả các loài 
dù bay, dù chạy, dù kêu, dù nhảy, hoặc không có chân, 
hoặc có hai chân, bốn chân, cho đến nhiều chân... thảy 
đều phải chết trong lửa dữ. Tội ác như thế này, phần lớn 
thường do những thiếu niên kém đạo đức nghịch ngợm 
1 Câu này trong nguyên bản khắc vào phần dưới đây: “Không đốt lửa 

gây cháy rừng, cháy núi”. Nhưng xét kỹ, rõ ràng là nội dung thuộc về 
phần này nên chúng tôi đã xếp lại cho đúng với ý nghĩa cả đoạn. Đây 
rất có thể là lỗi nhầm lẫn khi khắc bản in. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

90

gây ra. Ngăn cấm được việc đốt phá rừng núi là việc 
làm có công đức lớn nhất.1 

Trưng dẫn sự tích
XẢ THÂN CỨU MUÔN LOÀI

2

Vô số kiếp về trước, trong một khu rừng già có rất 
nhiều cầm thú. Một hôm, không biết lửa từ đâu bùng 
lên, từ ba hướng cùng lúc lan nhanh tới thiêu rụi cả 
khu rừng này. Khi ấy chỉ duy nhất một hướng không 
có lửa, nhưng lại có con sông chắn ngang. Muôn loài 
cầm thú đều bị dồn đến chỗ bế tắc, không còn đường 
thoát. 

Đức Phật dạy rằng: “Vào lúc ấy, ta là một con nai 
chúa thân hình vô cùng to lớn và có sức mạnh. Ta 
liền đạp hai chân trước đến tận bờ sông bên kia, hai 
chân sau trụ tại bờ sông bên này, lấy thân mình làm 
cây cầu để muôn loài đạp trên lưng ta mà qua sông. 

1 Vị trí này còn có thêm câu: 堿水, 鹽汁, 沸湯, 石灰漿, 皆不可潑於有
蟲處所。- Kiềm thủy, diêm hiệp, phí thang, thạch hôi tương, giai bất 
khả bát ư hữu trùng xứ sở. (Hết thảy các loại nước có chất kiềm, nước 
muối, nước sôi, nước vôi sống... đều không được đổ bừa lên mặt đất 
làm chết côn trùng.) Xét thấy ý nghĩa hoàn toàn phù hợp với phần 
trước mà không thích hợp với phần này, nên chúng tôi đã dời câu này 
lên phần trước.

2 Trích từ luận Đại trí độ (大智度論). (Chú giải của soạn giả) Trong thực 
tế, An Sĩ toàn thư đã trích từ sách Pháp uyển châu lâm (法苑珠林), 
được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 53, kinh số 
2122, tổng cộng có 100 quyển, do ngài Đạo Thế soạn vào đời Đường. 
Phần trích này bắt đầu bằng câu: 如大智度論云 - Như Đại trí độ luận 
vân (Như trong luận Đại trí độ có nói rằng), và đây là lý do An Sĩ toàn 
thư dẫn chú đến luận Đại trí độ. Đoạn trích trong Pháp uyển châu lâm 
bắt đầu từ dòng thứ 9, trang 783, tờ c, quyển thứ 65. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

91

Muôn loài cầm thú quá đông, giẫm đạp đến nỗi da 
thịt ta bị giập nát đau đớn, nhưng ta dùng nguyện lực 
từ bi mà nhẫn chịu, dù chết cũng quyết cứu hết muôn 
loài. Khi cầm thú đã thoát hết sang bên kia sông, cuối 
cùng chỉ còn lại một con thỏ. Ta khi ấy sức cùng lực 
kiệt, nhưng vẫn phải nỗ lực hết sức để giữ thân cho 
con thỏ ấy qua sông. Khi thỏ vừa qua sông rồi, ta lập 
tức gãy xương sống, rơi xuống dòng sông mà chết.” 

Đức Phật lại dạy rằng: “Nếu ta tự kể lại những sự 
tu tập khổ hạnh như thế từ bao đời trước, thì dù đến 
hết kiếp cũng chưa thể nói hết.” 

Lời bàn

Đức Phật kể lại chuyện này xong, có dạy rằng: 
“Muôn loài cầm thú được ta cứu qua sông ngày trước, 
bây giờ đều là các đệ tử của ta. Con thỏ sang sông 
cuối cùng, nay là ông Tu-bạt-đà.”1 

ĐỐT LỬA GIẾT HẠI CÔN TRÙNG PHẢI CHỊU TỘI BÁO

2

Ở Dương Châu có người tên Hạ Tự Minh, mở 
quán trà phía trước chùa Thạch Tháp. Chung quanh 
nhà có nhiều cây lớn, mỗi ngày ông đều quét lá gom 
lại đốt. Sau ông mắc bệnh nặng, sắp chết, bỗng nhiên 
tự nói ra rằng: “Ta suốt một đời đã đốt không biết bao 

1 Tu-bạt-đà, phiên âm từ Phạn ngữ Subhadda, là vị đệ tử được đức Phật 

hóa độ cuối cùng ngay trước khi nhập diệt. Lúc ấy ông đã 120 tuổi, 
được nghe đức Phật thuyết dạy về Bát chánh đạo, liền ngay trong đêm 
đó phát nguyện xuất gia, thọ giới, giữa đêm chứng quả A-la-hán, liền 
nhập Niết-bàn ngay trước khi đức Phật diệt độ.

2 Trích từ sách Công quá cách (功過格). (Chú giải của soạn giả) 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

92

nhiêu lá cây, ban đầu thật không nghĩ như vậy lại là 
có tội, nhưng ngẫm lại trên những lá cây ấy thật có vô 
số trùng kiến, thảy đều bị ta đốt mà chết. Nay Diêm 
vương mang việc ấy mà trách tội ta, sợ rằng chẳng 
còn cách nào chuộc lại.” Nói xong thì chết. 

Lời bàn

Các loại tre, gỗ khi hư mục thường sinh ra rất nhiều 
mối, mọt... bên trong, nên đều không thể dùng làm củi 
đốt, đâu chỉ riêng lá khô? Cứ theo như trong Kinh thì 
phía trên ngọn lửa đèn còn có rất nhiều chúng sinh cực 
kỳ nhỏ bé, ăn nuốt khói đèn để sống. Nếu có hơi người 
thổi vào, ắt sẽ chết cả. Người phàm mắt thịt đều không 
thấy biết, chỉ người đã chứng đắc thiên nhãn mới có 
thể thấy. Cho nên, Phật dạy các vị tỳ-kheo không được 
dùng miệng thổi tắt các ngọn lửa đèn, nến...

ĐÊM TỐI GIÚP NGƯỜI ĐI 
ĐƯỜNG CÓ ĐÈN SOI SÁNG

Giảng rộng

Đang đêm tối mịt mùng khó cất bước đi, bỗng 
nhiên có được một ngọn đèn sáng, thật chẳng khác 
nào người mù bỗng dưng được sáng mắt, lại cũng 
giống như lúc trời đã sụp tối lại có thể lưu giữ chút 
ánh tà dương để soi chiếu khắp mặt đất. Đối với người 
đang rơi vào hoàn cảnh phải đi trong đêm tối, còn có 
ân huệ nào lớn hơn?



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

93

Người đi trong đêm có được ngọn đèn, ắt có thể 
nhìn thấy rõ ràng mọi thứ phía trước để dễ dàng tiến 
bước. Cho nên, kẻ dùng đèn đuốc mang ánh sáng cứu 
giúp người khác chắc chắn sẽ được phước báo thường 
có mắt sáng tinh tường.

Lại nữa, khi đi trong đêm có được ngọn đèn sáng, 
ắt trong lòng không còn lo lắng sợ sệt. Cho nên, kẻ 
dùng đèn đuốc mang ánh sáng cứu giúp người khác 
chắc chắn sẽ được phước báo thường đầy đủ mọi 
niềm vui sướng, hoan hỷ.

Lại nữa, khi đi trong đêm có được ngọn đèn sáng, ắt 
không phải giẫm đạp lên những chỗ bùn lầy nhơ nhớp. 
Cho nên, kẻ dùng đèn đuốc mang ánh sáng cứu giúp 
người khác chắc chắn sẽ được phước báo thường được 
sạch sẽ, tinh khiết.

Lại nữa, khi đi trong đêm có được ngọn đèn sáng, 
ắt nghe tiếng chó sủa trong lòng không hoảng hốt 
kinh sợ. Cho nên, kẻ dùng đèn đuốc mang ánh sáng 
cứu giúp người khác chắc chắn sẽ được phước báo 
thường an ổn không sợ sệt.

Lại nữa, khi đi trong đêm có được ngọn đèn sáng, 
ắt không bị người khác nghi ngờ là kẻ gian tà. Cho 
nên, kẻ dùng đèn đuốc mang ánh sáng cứu giúp người 
khác chắc chắn sẽ được phước báo thường hành động 
quang minh chính đại.

Lại nữa, khi đi trong đêm có được ngọn đèn sáng, 
ắt không bị vấp ngã gây thương tích. Cho nên, kẻ 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

94

dùng đèn đuốc mang ánh sáng cứu giúp người khác 
chắc chắn sẽ được phước báo thường không bệnh 
khổ, thân thể tráng kiện, khỏe mạnh.

Lại nữa, khi đi trong đêm có được ngọn đèn sáng, 
ắt không bị mối nguy rơi xuống mương rãnh, khe 
suối, hố hầm, giếng nước... Cho nên, kẻ dùng đèn 
đuốc mang ánh sáng cứu giúp người khác chắc chắn 
sẽ được phước báo tuổi thọ dài lâu.

Đêm tối giúp người đi đường có đèn soi sáng, ắt 
sẽ được nhiều điều lợi lạc như trên, đâu thể nói rằng 
đó chỉ đơn thuần là soi đường cho người đi thôi sao?

Người đời si mê, sinh ra vốn chẳng biết mình từ 
đâu đến, chết đi cũng thật chẳng biết sẽ về đâu. Trong 
khoảnh khắc đã nhập vào một bào thai, lại trong 
khoảnh khắc đã ra khỏi một bào thai. Hết thảy đều là 
lưu chuyển xoay vòng trong chỗ tối tăm mù mịt, ai là 
người có được ngọn đèn sáng để soi chiếu đường đi?

Đức Phật có dạy rằng:

欲知前世因，
今生受者是；
欲知後世果，
今生作者是。

Dục tri tiền thế nhân,
Kim sinh thọ giả thị;
Dục tri hậu thế quả,
Kim sinh tác giả thị.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

95

Tạm dịch:

Muốn biết nhân đời trước,
Hãy xem quả ngày nay.
Muốn biết quả đời sau,
Hãy xem nhân đời này.

Nếu theo đúng lời dạy này mà suy xét quán 
chiếu, thì tự nhiên đời trước, đời sau thảy đều sáng rõ 
như có được một ngọn đèn soi chiếu. Người tu hành 
theo Mười điều lành, theo đây soi chiếu sẽ thấy rõ 
chắc chắn được sinh lên cõi trời. Người thọ trì Năm 
giới, theo đây soi chiếu sẽ thấy rõ chắc chắn được sinh 
trong cõi người. Người đã quy y Ba ngôi báu, theo 
đây soi chiếu sẽ thấy rõ chắc chắn không còn rơi vào 
Ba đường dữ. Quán chiếu như thế chính là đã có được 
ngọn đèn trí tuệ. 

BÀ LÃO NGHÈO THẮP ĐÈN CÚNG PHẬT

1
 

Thuở xưa, vua A-xà-thế muốn cúng dường đức 
Phật nên dùng đến trăm hộc2 dầu để thắp đèn sáng 
rực, dọc theo đường từ cung điện cho đến tinh xá Kỳ 
Viên,3 không một chỗ nào là không có đèn sáng.

1 Trích từ kinh A-xà-thế vương thọ quyết (阿闍世王授決經). (Chú giải của 
soạn giả) Kinh này được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc 
tập 14, kinh số 509, 1 quyển, do ngài Pháp Cự dịch vào đời Tây Tấn. 
Chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 26, trang 777, tờ a.

2 Hộc: đơn vị đo lường thời xưa, dùng đo dung tích. Mỗi hộc có 10 đấu, 
mỗi đấu có 10 thưng, mỗi thưng có 10 cáp.

3 Tinh xá Kỳ Viên nằm về phía nam thành Xá-vệ, cách thành 6 dặm. (Chú 
giải của soạn giả) 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

96

Bấy giờ trong thành có một bà lão nghèo khó, thấy 
vua làm việc cúng dường tạo phúc lớn lao như thế thì 
hết sức cảm kích,1 liền tự mình cũng mang 2 đồng 
tiền đi mua dầu để thắp đèn cúng Phật. Hai đồng tiền 
của bà chỉ mua được 2 cáp dầu, nhưng người bán dầu 
ngợi khen tâm chí thành của bà nên tặng thêm cho 3 
cáp nữa, cả thảy được 5 cáp.2 Tuy vậy, số dầu này ắt 
cũng không đủ để đèn của bà cháy sáng đến quá nửa 
đêm. Khi ấy, bà lão mang dầu thắp đèn cúng Phật, tự 
phát lời thệ nguyện rằng: “Nếu tôi ngày sau có thể 
chứng đắc đạo quả như Phật, nguyện cho số dầu này 
sẽ cháy được suốt đêm, ánh sáng không bao giờ tắt 
mất.” Phát thệ nguyện xong, kính cẩn lạy Phật rồi về.

Trong đêm ấy, những ngọn đèn của vua A-xà-
thế tuy có sai người chăm sóc châm dầu, nhưng vẫn 
có ngọn còn sáng, có ngọn bị tắt, không được đều 
đặn như nhau. Chỉ riêng ngọn đèn của bà lão nghèo 
vẫn luôn sáng rực suốt đêm đến sáng.

Lúc trời đã sáng, ngài Mục-kiền-liên vâng lời Phật 
dạy đi tắt đèn, dùng áo cà-sa quạt cho ngọn đèn của 
bà lão nghèo tắt đi, nhưng đèn không tắt mà ngược 
lại còn sáng thêm lên. Đức Phật dạy: “Ánh sáng của 
ngọn đèn ấy không phải oai thần của ông có thể dập 
tắt được. Bà lão này đời trước đã từng cúng dường 
mười tám triệu đức Phật, sau ba mươi kiếp nữa sẽ 

1 Chỗ này An Sĩ toàn thư khắc là cảm thương (感傷), chúng tôi xem 
trong kinh văn thấy chép là cảm kích (感激), quả thật thích hợp hơn. Vì 
thế, chúng tôi đã dịch theo kinh văn.

2 Mỗi cáp chỉ bằng một phần ngàn của hộc, nên số dầu này có thể hình 
dung là rất ít.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

97

thành tựu quả Phật, hiệu là Tu Di Đăng Quang Như 
Lai. Bà ấy chỉ do một đời trước không thường tu hạnh 
bố thí, nên đời này phải chịu nghèo khổ.” 

Lời bàn

Như trường hợp này, quả thật là:

Tu huệ không tu phước, 
La-hán thường đói thiếu.

Cho nên, đối với việc tu tập hạnh lành bố thí, quả 
thật không thể xem thường mà bỏ qua. 

TRỘM DẦU TRÊN BÀN PHẬT CHỊU QUẢ BÁO TỨC 

THÌ

1

Ở trấn Thạch Phố vùng Côn Sơn có một điện thờ 
Quán Âm, không người chăm sóc nên hết sức hoang 
tàn lạnh lẽo. Vào niên hiệu Khang Hy năm đầu tiên,2 
có người mang con thỏ vào điện thờ giết thịt, muốn 
nấu nhưng không có củi đốt. Khi ấy có người chỉ cho 
ông ta biết trước bàn Phật có dầu thắp trong đèn. Ông 
ta liền lấy dầu ấy mà đốt nấu chín thịt thỏ để ăn. Vừa 
ăn xong thì hai mắt bỗng nhiên bị mù. Từ đó về sau 
phải chịu mù lòa đến suốt đời. 

Lời bàn 

Căn cứ theo giới luật thì dầu đèn trước bàn Phật 
không được dùng để dâng cúng Bồ Tát, huống chi là 
người phàm lại dám lấy trộm dầu ấy! Hơn nữa, lại 

1 Chuyện này do chính tôi được nghe biết nên kể lại ở đây. (Chú giải của 
soạn giả)

2 Tức là năm 1662.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

98

trộm dầu ấy để nấu thịt thỏ! Tuy đã chịu báo ứng mù 
mắt ngay, nhưng như vậy hẳn là vẫn còn chưa hết tội. 

SÔNG RỘNG GIÚP THUYỀN BÈ 
 ĐƯA NGƯỜI QUA LẠI

Giảng rộng

Đang lúc trên đường đi gặp dòng sông chắn ngang 
phải dừng lại, hoang mang không biết phải trù liệu 
cách nào, còn đang than thở sao chỉ cách một dòng 
sông mà muốn vượt qua còn khó khăn hơn cả ngàn 
dặm đường, bỗng nhiên lại được thuyền bè đưa ngay 
sang sông. Đó chính là ở nơi bế tắc tuyệt lộ mà được 
mở ra con đường sống. Kẻ đã giúp cho người khác từ 
nơi tuyệt lộ có được sự sống, chắc chắn tự thân họ rồi 
cũng sẽ từ nơi tuyệt lộ có được con đường sống.

Trong dòng sông rộng mà có thể giúp đưa người 
vượt qua, tất nhiên được công đức rất lớn. Trong biển 
khổ sinh tử mà có thể giúp đưa người vượt qua, công 
đức còn lớn hơn bội phần.

Đưa người qua sông, ân huệ ấy bất quá cũng chỉ 
là nhất thời. Đưa người vượt qua biển khổ sinh tử, ân 
huệ ấy quả thật sẽ nối dài đến đời đời kiếp kiếp.

Hết thảy người phàm chúng ta đều đang ở bờ 
bên này của biển khổ sinh tử luân hồi, chỉ có thể nhờ 
đến sáu công hạnh lớn lao mới có thể giúp chúng ta 
vượt qua được đến bờ giác ngộ bên kia. Bờ bên kia 
đó, chính là bờ giải thoát của chư Phật, Bồ Tát đã vượt 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

99

thoát ra ngoài Ba cõi. Sáu công hạnh lớn lao chính là 
tu tập theo sáu pháp ba-la-mật. Đó là, công hạnh bố 
thí ba-la-mật giúp ta vượt qua biển tham lam, keo lận; 
công hạnh trì giới ba-la-mật giúp ta vượt qua biển ác 
nghiệp; công hạnh nhẫn nhục ba-la-mật giúp ta vượt 
qua biển sân hận; công hạnh tinh tấn ba-la-mật giúp ta 
vượt qua biển lười nhác phóng túng; công hạnh thiền 
định ba-la-mật giúp ta vượt qua biển tán loạn tâm ý; 
công hạnh trí tuệ ba-la-mật giúp ta vượt qua biển vô 
minh si ám. 

Trưng dẫn sự tích
NỖ LỰC HẾT SỨC CỨU NGƯỜI CHẾT ĐUỐI

1

Triều Minh, có quan Thiếu sư là Dương Vinh, tên 
tự là Miễn Nhân, quê ở huyện Kiến Ninh, tỉnh Phúc 
Kiến. Tổ tiên ông nhiều đời làm nghề đưa đò để sinh 
sống. Gặp một năm có lũ lớn, tràn ngập các vùng dân 
cư, người chết đuối cứ theo dòng sông mà trôi xuống. 
Những người có thuyền đều tranh nhau vớt lấy 
những tài sản quý giá trôi trên sông, chỉ riêng ông cố 
và ông nội của Thiếu sư, hai người đều hết sức lo việc 
cứu người, hoàn toàn không vớt lấy một chút tài vật 
nào. Người làng đều cười họ là ngu dại, hai người nói: 
“Chúng tôi đưa đò tự thấy cũng đã đủ sống, không 
muốn trộm lấy những tài sản không phải của mình.” 

Đến khi cha của Thiếu sư sinh ra, gia đình dần dần 
khá giả lên. Bỗng có một đạo nhân đi ngang qua vùng, 
bảo người nhà rằng: “Tổ phụ các người có âm đức lớn, 

1 Trích từ sách Ý hành lục (懿行錄). (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

100

con cháu sẽ được giàu có vinh hiển, nên cải táng vào chỗ 
đất này...” Nói rồi chỉ cho một chỗ đất. Người nhà y theo 
chỉ dẫn của đạo nhân mà cải táng. Chỗ ấy sau này các 
thầy địa lý đều gọi là gò bạch thố. 

Sau sinh ra Thiếu sư, còn nhỏ tuổi đã đỗ đạt làm 
quan, dần dần thăng tiến, tước vị lên đến hàng Tam 
công.1 Ông cố và ông nội của Thiếu sư đều được triều 
đình truy tặng quan tước như vậy.

Lời bàn

Trong khoảng niên hiệu Khang Hy, vào năm Bính 
Tý,2 ngày mồng một tháng sáu, lúc nửa đêm thủy 
triều ở huyện Sùng Minh dâng lên quá cao, chìm 
ngập cuốn trôi đến mười tám nơi trong vùng Sa trấn, 
người và súc vật, tài sản đều trôi nổi theo dòng nước. 
Có một người nép mình nằm trên đống củi lớn theo 
dòng nước lênh đênh, còn chưa kịp tấp vào bờ. Trên 
bờ có một người tham đống củi lớn, liền dùng móc 
câu đưa ra để kéo mạnh vào, do đó làm cho đống củi 
tách đôi, người nằm trên đó rơi xuống nước mà chết. 

Đến lúc trời sắp tối, người vớt củi kia bỗng tự nhiên 
điên loạn, tự nói ra rằng: “Nhà tao có bốn người đều 
đã chết, chỉ mình tao may ra được sống sót. Nhưng 
mày lại hại chết tao, tao quyết không tha cho mày.” 

Trong đêm ấy, người này chết thảm. Theo đó có 

1 Tam công: ba chức quan cao nhất trong triều đình. Cách gọi này bắt 
đầu từ đời Chu, bao gồm các chức quan: Thái sư, Thái phó và Thái 
bảo. Đến triều Bắc Ngụy thường gọi là Tam sư. Thời Đông Hán, các 
chức quan đầu triều được đổi thành Tư đồ, Tư mã và Tư không, nên 
gọi chung là Tam tư.

2 Tức là năm 1696.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

101

thể thấy, đem hết sức làm lợi cho người khác, tự mình 
cũng chẳng bao giờ bất lợi; dốc hết sức vào sự tham 
lam tài vật, cuối cùng cũng chẳng được tài vật. Quả 
thật đúng là: “Người thiện vui mừng vì được làm 
người thiện; kẻ ác thật uổng đời đã chọn làm kẻ ác.” 

KHÔNG LƯỚI BẮT CÁC LOÀI 
CHIM THÚ TRÊN CẠN1

Giảng rộng

Tuy cùng là loài mang lông cánh, nhưng chim 
muông so với gia súc gà vịt có sự khác nhau rất lớn. 
Nghiệp đời trước của gia súc, gà vịt rất nặng nề nên 
chiêu cảm quả báo nhất định sẽ bị giết thịt, nghiệp đời 
trước của chim muông có phần nhẹ hơn nên quả báo 
không nhất định phải bị giết thịt. Nếu người giăng 
lưới để bắt chim muông, đó là làm cho nghiệp nhẹ của 
chúng mà phải chịu quả báo nặng là bị giết hại, vậy thì 
tội giết hại đó chẳng phải là do chính ta tạo ra đó sao? 

Kinh Phạm võng có dạy:2 “Người Phật tử khi 
nhìn thấy các loài chúng sinh khác, nên thầm niệm 

1 Nguyên tác là “勿登山而網禽獸” (Vật đăng sơn nhi võng cầm thú), nếu 
dịch sát nghĩa là “không lên núi lưới bắt chim thú”. Nhưng xét vì ngày 
xưa người ta chỉ lên núi, vào rừng để giăng lưới, còn ngày nay thì việc 
làm này xảy ra ở bất cứ nơi đâu, thậm chí ngay giữa phố thị, có những 
nơi chim chóc tụ tập nhiều cũng bị giăng lưới bắt. Vì thế chúng tôi đã 
dịch thoát nghĩa đi cho phù hợp.

2 Kinh Phạm Võng (梵網經), được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng 
kinh thuộc tập 24, kinh số 1484, tổng cộng có hai quyển, do ngài 
Cưu-ma-la-thập dịch vào đời Hậu Tần.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

102

rằng: ‘Các vị hiện nay tuy là súc sanh, cũng nên phát 
tâm Bồ-đề để ngày sau được giải thoát.’ Nếu không 
khởi tâm khuyên dạy khuyến tu như vậy là phạm vào 
tội khinh cấu.”1 

Theo như ý nghĩa đó thì khi nhìn thấy các loài 
chim muông, phát tâm thương xót cứu độ cho chúng 
thoát khỏi nghiệp súc sinh còn e là chưa được, huống 
gì ngược lại còn muốn giăng lưới bắt chúng về ăn thịt, 
sao có thể như thế? Trong chốn rừng núi ở cõi Diêm-
phù-đề có đến bốn nghìn năm trăm loài chim muông,2 
tuy hình thể khác biệt nhưng sự tham sống sợ chết ắt 
đều giống nhau. Các loài ấy lấy núi rừng làm nơi trú 
ngụ, nay nhất thời bị người giăng lưới bắt đi, khiến cho 
mẹ con thân thuộc đành phải vĩnh viễn xa lìa. Tội lỗi 
đó nhất định sẽ chiêu cảm nghiệp báo xấu ác nặng nề.

Chim muông không chỉ bị giăng lưới giết hại mà 
thôi. Khi lưới bắt không được, lại còn dùng đến cung 
tên, súng bắn, cho đến leo cây phá tổ lấy trứng... Tất 
cả những việc như thế đều ác hại như nhau, quyết 
không được làm. 

1 Tội khinh cấu: là các tội tuy nhẹ nhưng làm ô nhiễm hạnh thanh tịnh, 
nên gọi là tội khinh cấu. Theo Phạm võng kinh bồ tát giới bản sớ, 
quyển 4, giải thích rằng: “Vì phân biệt với các tội nặng nên gọi là 
khinh; so với các tội nặng khác thì không phạm, nên gọi là cấu; vì làm 
ô nhiễm hạnh thanh tịnh nên gọi là cấu; vì thể của các tội này không 
quá nặng nên gọi là khinh.”

2 Nguyên tác chỗ này dẫn chú là “Trích từ Đại tạng kinh”, quả thật có 
phần hơi mơ hồ, vì không thể biết soạn giả đã căn cứ theo kinh nào. 
Tuy nhiên, chúng tôi đã tìm thấy thông tin này trong sách Pháp uyển 
châu lâm (sách đã dẫn trước), quyển thứ 44, bắt đầu từ dòng thứ 11, 
trang 627, tờ a.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

103

Trưng dẫn sự tích
TRUYỆN TÍCH CHIM OANH VŨ

1

Trong thành Xá-vệ, nhà ông trưởng giả Tu-đạt có 
hai con chim oanh vũ, hết sức tinh khôn, hiểu được 
tiếng người. Khi thấy có tỳ-kheo đến nhà, chúng liền 
vào báo để người nhà ra nghênh đón. 

Ngài A-nan thấy vậy liền vì chúng thuyết pháp 
Tứ đế: khổ, tập, diệt, đạo. Hai con chim nghe pháp 
đều tỏ ý vui mừng hoan hỷ. 

Hai con oanh vũ này thường ngủ trên cây, do 
nghiệp ác đã tạo từ đời trước nên một hôm bị chồn 
hoang ăn thịt. Nhưng nhờ được nghe pháp nên thần 
thức cả hai đều sinh lên cõi trời Tứ thiên vương.2 

Nhân việc này, Đức Phật dạy rằng: “Hai con 
chim ấy khi đã hết thọ mạng ở cõi trời Tứ thiên 
vương sẽ sinh về cõi trời Đao-lợi, khi thọ mạng ở 

1 Trích từ kinh Hiền ngu nhân duyên (賢愚因緣經). (Chú giải của soạn 
giả) Kinh này được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh với tên 
Hiền ngu kinh (賢愚經), thuộc tập 4, kinh số 202, tổng cộng có 13 
quyển, do nhóm của ngài Huệ Giác dịch vào đời Nguyên Ngụy. Câu 
chuyện này nằm trong Phẩm thứ 51, có tên là Nhị oanh vũ văn Tứ đế 
phẩm (二鸚鵡聞四諦品- 第五十一), bắt đầu từ dòng thứ 7, trang 436, 
tờ c, thuộc quyển 12. Tuy nhiên, đối chiếu nội dung thấy có nhiều 
khả năng là An Sĩ toàn thư đã trích lại từ sách Pháp uyển châu lâm 
(sách đã dẫn trước), với câu mở đầu là Hiền ngu kinh vân - 賢愚經云. 
Đoạn trích này trong Pháp uyển châu lâm được bắt đầu từ dòng thứ 
22, trang 412, tờ b, quyển 17.

2 Tên Phạn ngữ là Caturmahārājika-deva, là cõi trời thứ nhất trong 6 
cõi trời thuộc cõi Dục, cũng gọi là Tứ vương thiên. Do có bốn vị thiên 
vương hộ thế cùng thiên chúng trấn giữ bốn phương đông, tây, nam, 
bắc nên cũng gọi là Tứ thiên vương thiên hay Tứ đại thiên vương 
chúng thiên.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

104

cõi trời Đao-lợi đã hết, sẽ sinh về cõi trời Dạ-ma, 
khi thọ mạng ở cõi trời Dạ-ma đã hết, sẽ sinh về cõi 
trời Đâu-suất,1 khi thọ mạng ở cõi trời Đâu-suất đã 
hết, sẽ sinh về cõi trời Hóa Lạc, khi thọ mạng ở cõi 
trời Hóa Lạc đã hết, sẽ sinh về cõi trời Tha Hóa Tự 
Tại, khi thọ mạng ở cõi trời Tha Hóa Tự Tại đã hết, 
sẽ quay trở lại sinh về cõi trời Hóa Lạc, rồi cứ thế 
sinh trở lại dần cho đến cõi trời Tứ thiên vương mới 
dứt một chu kỳ. Lại tiếp tục qua lại cho đến bảy 
chu kỳ như thế, rồi sẽ sinh vào cõi người, xuất gia 
tu hành, một người có tên là Tu-đàm, người kia có 
tên là Tu-đàm-ma, đều sẽ chứng quả thành Bích-chi 
Phật.2 

Lời bàn

Tuy đã được nghe pháp Tứ đế mà vẫn bị chồn ăn 
thịt, nên biết là nghiệp đã tạo nhất định phải chịu thọ 
báo, khó lòng tránh được. Tuy bị chồn ăn thịt, nhưng 
cuối cùng rồi cũng vượt thoát ra ngoài Ba cõi, chứng 
quả A-la-hán,3 nên biết là pháp Phật rất nên cầu nghe. 
Người phát nguyện cầu sinh Tịnh độ, nếu như ngày 
thường luôn tinh tấn tu trì, phát thệ nguyện rộng sâu, 

1 An Sĩ toàn thư chép thiếu việc sinh về cõi trời Đâu-suất, nên 6 cõi trời 
Dục giới chỉ còn 5. Chúng tôi căn cứ kinh văn bổ sung vào.

2 An Sĩ toàn thư chép là “thành A-la-hán”, nhưng căn cứ kinh văn cũng 
như đoạn trích lại trong Pháp uyển châu lâm thì đều thấy chép là 
“thành Bích-chi Phật”. Có lẽ tiên sinh An Sĩ căn cứ việc nghe pháp Tứ 
đế nên sửa lại là thành A-la-hán, nhưng chúng tôi nghĩ vẫn phải giữ 
theo kinh văn thì đúng hơn. Hơn nữa, việc thành đạo xảy ra nhiều đời 
sau chứ không phải ngay sau khi nghe pháp Tứ đế.

3 Do ở phần trước soạn giả đã sửa Bích-chi Phật thành A-la-hán, nên 
trong lời bàn cũng viết là A-la-hán. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

105

cho dù không được ngồi mà xả thân hay đứng để thị 
tịch, lại có bị rắn rết làm hại hay hổ báo ăn thịt, cũng 
không ngăn trở việc vãng sanh về Tây phương Cực 
Lạc. 

CHIM SẺ ĐƯỢC SINH LÀM NGƯỜI

1

Vào đời Đường, vùng Tịnh Châu2 có một vị tăng 
già tu ở chùa Thạch Bích, mỗi ngày thường tụng kinh 
Pháp Hoa và kinh Kim Cang. Vào niên hiệu Trinh 
Quán năm cuối,3 có con chim sẻ vào làm tổ trong căn 
phòng thầy, không lâu thì thấy có hai chú sẻ con. Mỗi 
ngày vị tăng già đều lấy cơm cho ăn. Ít lâu sau, cả hai 
con sẻ đều bị rơi xuống đất mà chết, thầy liền mang 
xác đi chôn cất. 

Khoảng một tuần sau, vị tăng nằm mộng thấy có 
hai đứa trẻ đến thưa: “Trước kia chúng con có chút tội 
nhỏ phải đọa làm thân chim sẻ, nhờ được nghe thầy 
tụng kinh nên thoát khỏi kiếp chim, nay được sinh 
làm người tại nhà ấy, ở thôn ấy... Sau mười tháng nữa 
chúng con sẽ sinh ra.” 

Mười tháng sau, vị tăng liền tìm đến nhà ấy, thôn 
ấy... theo như lời trong mộng, quả nhiên tìm được, 
trong nhà vừa sinh được hai đứa con trai. Vị tăng liền 
gọi “chim sẻ”, cả hai đứa bé sơ sinh đều ứng tiếng 

1 Trích từ sách Pháp uyển châu lâm (法苑珠林). (Chú giải của soạn giả) 
Câu chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 3, trang 665, tờ c, thuộc quyển 
50. (Sách đã dẫn trước.)

2 Nay là vùng Sơn Tây thuộc tỉnh Thái Nguyên.
3 Tức là năm 649.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

106

“dạ”. Sau tiếng “dạ” ấy, phải đợi một năm sau chúng 
mới biết nói.

Lời bàn

Chư thiên lúc mới sinh ra cũng nhớ được những 
việc đời trước, đến lúc gặp thiên nữ liền mê muội 
quên mất bổn tâm, không thể nhớ lại được nữa. Hai 
đứa bé nghe gọi “chim sẻ” mà ứng tiếng đáp là do 
mới sinh vẫn còn chưa quên chuyện đời trước. 

XƯƠNG CỐT GÃY VỤN

1

Từ cửa phía đông của Côn Sơn đi ra khoảng ba 
dặm có ngọn tháp Ngọc Trụ được xây dựng ven bờ 
sông, trên tháp có rất nhiều chim đến làm tổ. Có một 
đứa trẻ thường lên đó lấy trứng chim. Một hôm, khi 
đứa trẻ ấy vừa leo lên đến tầng cao nhất, vừa lúc sắp 
phá tổ chim, bỗng sẩy chân té xuống. Khi ấy, trên sông 
có một thuyền buôn từ Thái Thương đi ngang qua đó, 
người trên thuyền đều tận mắt nhìn thấy đứa trẻ ấy rơi 
từ trên nóc tháp, lộn nhào nhiều vòng trên không trước 
khi chạm đất, không nghe kêu la gì. Khi người ta đến 
xem thì thấy xương cốt đều gãy vụn.2 

1Chuyện này người ở Côn Sơn tận mắt chứng kiến, nên chép vào đây. 
(Chú giải của soạn giả) 

2 Chuyện này xảy ra trong khoảng niên hiệu Khang Hy thứ 25-26. (Chú 
giải của soạn giả) Tức là khoảng năm 1686-1687. Chuyện này đặc 
biệt trong nguyên tác không có phần “Án” (Lời bàn)   



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

107

KHÔNG DÙNG THUỐC ĐỘC  
BẮT CÁC LOÀI CÁ TÔM DƯỚI 

NƯỚC
Giảng rộng

Trong ao, hồ, sông, biển ở khắp cõi Diêm-phù-
đề có khoảng sáu nghìn bốn trăm loài cá.1 Tuy có rất 
nhiều giống loài như vậy, nhưng xét ở sự tham sống 
sợ chết thì tất cả đều giống như nhau. Hết thảy các 
loài này đều dựa vào nước để làm nơi cư trú, bỗng 
nhiên vô cớ bị người đầu độc, khiến cho tuyệt diệt cả 
giống nòi, sao có thể như thế được? 

Nhưng nỗi sợ bị giết hại của cá tôm không chỉ 
riêng có thuốc độc. Đã cấm không được dùng thuốc 
độc, ắt những phương thức như dùng chài, lưới, mồi 
câu... hoặc ngăn dòng nước chảy để bắt cá, hết thảy 
những việc như thế đều không được làm. 

Trưng dẫn sự tích

CÁ THẦN GIÚP NGƯỜI CÓ CON NỐI DÕI

2

Ở gần thôn Yến Đường thuộc huyện Hưu Ninh, 
tỉnh An Huy, có một cái đầm lớn. Vào niên hiệu 
1 Nguyên tác dẫn chú là “Trích từ Đại tạng kinh”, quả thật không có sự 

xác định. Tuy nhiên, chúng tôi đã tìm thấy thông tin này trong sách 
Pháp uyển châu lâm (sách đã dẫn trước), quyển thứ 44, bắt đầu từ 
dòng thứ 11, trang 627, tờ a (cùng dòng với dẫn chú về các loài thú 
ở phần trước).

2 Chuyện này do tiên sinh Viên Ngọ Quỳ ở Chiết Giang thuật lại. (Chú 
giải của soạn giả) 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

108

Khang Hy năm thứ 3,1 trong đầm bỗng có một loài cá 
rất lạ. Ngư dân bắt được một ít mang đi bán, nhưng 
cá ấy có mùi rất tanh nên hiếm người mua. 

Lại có một con cá thần, gặp lưới bắt cá là xuyên 
thủng qua, không có cách gì bắt được nó. Có một ngư 
dân tên Trình Nhị giận lắm, dùng một cái chĩa lớn nhắm 
đâm vào cá. Cá tránh thoát được, còn nhảy lên dùng 
đuôi đâm vào mắt Trình Nhị, khiến ông mù một mắt. 
Trình Nhị càng thêm tức giận, liền chuẩn bị mang vôi 
sống đổ xuống khắp đầm để giết hết cá. Cá thần liền 
hiện lên trong mộng báo việc ấy với ông lý trưởng. Lý 
trưởng lập tức báo lên quan huyện. Quan huyện ra lệnh 
ngăn cấm việc ấy, Trình Nhị đành phải thôi. 

Nửa tháng sau, ông lý trưởng lại nằm mộng thấy 
cá hiện đến nói rằng: “Tôi vâng lệnh Long vương đến 
dự thiết triều ở núi Tề Vân,2 tạm ngụ lại trong đầm 
này, nhưng quân lính đi theo bị ngư dân ở đây hại 
chết quá nửa. May nhờ có ông mới giữ được mạng 
sống mà quay về, nay xin từ biệt. Tôi xem số mạng 
của ông vốn không có con, nay xin giúp ông có một 
đứa con trai để nối dõi tông đường, cũng xem như để 
báo đáp ân đức của ông.” 

Hôm sau, gió bão sấm chớp bất ngờ nổi lên, nhà 
tranh ở ven đầm chỉ chớp mắt bị thổi tung tan tác, cá 
thần từ đó không biết đi về đâu, chẳng còn thấy nữa. 

1 Tức là năm 1664.
2 Núi Tề Vân nằm trong địa hạt của huyện Hưu Ninh.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

109

Lời bàn

Năm sau đó, tiên sinh Viên Ngọ Quỳ đến Tề Vân, 
có thuê một chiếc thuyền ở huyện Hưu Ninh, gặp 
người chèo thuyền lại chính là anh ruột của ngư dân 
Trình Nhị. Viên Ngọ Quỳ nhân đó biết được chuyện 
này, liền viết thư kể lại với tôi. 

LƯƠN CỨU LỬA TRẢ ƠN

1

Vùng Lan Khê thuộc tỉnh Chiết Giang có người 
tên Đồng Tế Phi, mở một hiệu bán thuốc ở Sùng 
Minh. Trong khoảng niên hiệu Khang Hy, vào năm 
Quý Sửu,2 Tế Phi mua một số lươn mang đi phóng 
sinh. Mấy ngày sau, nằm mộng thấy lươn phun nước 
dập lửa, có vị thần đứng bên nói rằng: “Ấy là để đền 
ơn.” 

Tỉnh dậy cũng không hiểu được ý nghĩa giấc 
mộng ấy là thế nào. Chẳng bao lâu sau, nhà hàng 
xóm phát hỏa, lửa bốc cao đã sắp lan đến nhà Tế Phi, 
bỗng nhiên trởi đổi hướng gió nên lửa không lan đến 
nữa. Lúc ấy mới biết là nhờ phước báo của việc phóng 
sinh lươn. 

Lời bàn

Trong năm xảy ra việc này, tôi có nhờ người họ 
Từ (cũng ở Sùng Minh) tạo một pho tượng Bồ Tát Địa 
Tạng. Tháng giêng năm sau, tôi thỉnh tượng đến Côn 

1 Chuyện này do tiên sinh Từ Thiện ở Sùng Xuyên thuật lại. (Chú giải 
của soạn giả) 

2 Tức là năm 1673.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

110

Sơn, họ Từ có gửi kèm cho tôi một phong thư, bên 
trong ghi chép rõ chuyện này, nhân đó mới được biết 
mà đưa vào đây. 

KHÔNG GIẾT THỊT TRÂU CÀY

Giảng rộng

(Trong nguyên bản Hán văn phần này bị mất 5 hàng, 
mỗi hàng 20 chữ, cả thảy là 100 chữ Hán.)

... Trâu có thể thay người kéo cày, nhưng không 
tự thoát được việc bị người giết hại, đó là vì nó không 
nói được tiếng người. Chúng ta có miệng nói được 
thành lời, có tay viết được thành văn, vì sao không 
thay những con vật tội nghiệp ấy mà lên tiếng kêu 
van, xin tha mạng? Vì thế tôi làm ra khúc ca ngắn 
dưới đây, hy vọng có thể cảm động lòng người:

Khúc ca trâu cày xin tha mạng

Roi lớn quất trâu cày,
Sao không nhanh nhanh bước?
Trâu cày mắt rướm lệ,
Mỗi bước mỗi ngoái nhìn.

Cổ nặng ách, chân mỏi,
Khổ sở không nói được.
Mong ruộng lúa được mùa,
Trâu bệnh, xơ xác lông.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

111

Nỡ quên công nhọc nhằn,
Gọi đồ tể thịt trâu.
Oan ức không nói được,
Lôi đi còn nán lại.
Hốt nhiên nói thành lời,
Vừa lạy vừa khóc lóc:

“Từ khi đến nhà ông,
Đền đáp ông không bạc,
Đã hết sức cày bừa,
Lại cam chịu roi vọt.
Ăn uống toàn cỏ, nước,
Chưa từng chê đạm bạc.
Chịu muôn ngàn khổ nhọc,
Lúa mới trổ thành bông.

Nay lúa vừa nặng hạt,
Bán tôi cho người giết.

Ông lấy tiền của tôi,
Trả tôi sự tàn độc.
Ruột đứt, xương buốt đau,
Lột da khi còn sống.
Tha tôi sống qua đông,
Trời ban ông phước lành.
Ông đã có con yêu,
Tôi cũng thương cốt nhục.

Nếu đã quyết giết tôi,
Mong thương tha nghé nhỏ.
Xin dặn dò trẻ chăn, 
Đừng hành hạ trâu cày.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

112

Tự hận tôi đời trước,
Sao lại tham thịt trâu?
Nửa cân trả tám lạng,1

Lẽ ấy quá rõ ràng.

Khi quan cấm giết trâu,
Tôi nhận tiền đút lót,
Tha cho bọn đồ tể,
Nuôi vợ con no đủ,
Đâu biết có ngày nay,
Báo ứng nhanh đến thế!
Không thấy người từ tâm,
Đọa súc sinh, cầm thú.
Chỉ thấy kẻ giết hại,
Lâm chung quỷ ác lôi.

Ba đời kiêng thịt trâu,
Khoa bảng sớm vinh hiển.
Oan trái ăn nuốt nhau,
Xoay trong vòng luẩn quẩn.

Tôi đã tạo nghiệp ác,
Ông đừng giẫm chân theo. 
Trâu khóc trâu sau nữa,
Khổ não nối nhau chịu.2

Bài xin tha mạng này,
Mong ông thường đọc lại.

1 	Đơn vị đo lường xưa mỗi cân có 16 lạng, do đó mà có thành ngữ 
“Bên nửa cân, bên tám lạng” để chỉ sự ngang sức ngang tài. Câu này 
ý nói sự trả vay theo nhân quả luôn công bằng không sai lệch.

2 Ý nói nếu người này không nghe lời khuyên, tiếp tục giết trâu tạo 
nghiệp thì chắc chắn rồi cũng sẽ thác sinh làm trâu, tiếp nối mãi mãi 
sự khổ não.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

113

Trưng dẫn sự tích

BA MƯƠI HAI MẠNG NGƯỜI

Trong thành Xá-vệ có một vị trưởng giả, người 
thiếp nhỏ nhất của ông tên là Tỳ-xá-ly, hết sức thông 
minh tài trí, được vua Ba-tư-nặc thương đối đãi như 
em gái. 

Nhà ông có 32 người con, người nào cũng có sức 
mạnh địch nổi ngàn người. Người con út một hôm 
cưỡi voi đang đi qua cầu, bỗng gặp con trai quan Tể 
tướng, lại lấn ông ta ngã xuống cầu bị thương. Con 
trai Tể tướng ôm hận trong lòng, bí mật nghĩ cách 
báo thù, liền chế tạo 32 cây roi ngựa bằng thất bảo, 
mỗi cây đều giấu dao nhọn bên trong. Xong mang 
đến nhà Tỳ-xá-ly, tặng cho 32 người con của ông mỗi 
người một cây. 

Sau đó lại mật tâu lên vua rằng 32 người con của ông 
Tỳ-xá-ly ỷ sức thiên hạ không ai địch nổi nên âm thầm 
có ý phản nghịch, hiện đã giấu dao nhọn bên trong roi 
ngựa, chờ dịp sẽ ra tay. Vua cho người tra xét thấy đúng 
là có việc giấu dao nhọn trong roi ngựa nên tin lời, lập 
tức ra lệnh bắt 32 anh em nhà Tỳ-xá-ly chém đầu tất cả. 
Chém xong, lại mang 32 cái thủ cấp cho vào thùng niêm 
kín rồi gửi đến nhà ông Tỳ-xá-ly. 

Cùng ngày hôm đó, ông Tỳ-xá-ly thỉnh Phật và 
chư tăng đến nhà thiết trai cúng dường, thấy nhà 
vua cho mang đến một cái thùng lớn thì nghĩ rằng 
chắc hẳn đức vua góp phần cùng gia đình mình cúng 
dường lên đức Phật, lấy làm hoan hỷ định mở ra ngay, 
nhưng đức Phật ngăn lại. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

114

Sau khi chư tăng thọ trai, đức Phật vì ông Tỳ-xá-ly 
mà thuyết pháp. Nghe xong, ông liền chứng quả A-na-
hàm.1 Bấy giờ mọi người mới mở cái thùng của đức 
vua gửi đến, liền nhìn thấy 32 cái đầu của những người 
con ông Tỳ-xá-ly. Khi ấy trưởng giả đã chứng thánh 
quả, dứt trừ ái dục nên không còn sinh tâm oán hận.

Tuy nhiên, gia đình phía vợ của 32 người kia đều 
là các nhà đại quý tộc, nhiều quyền thế. Những người 
này tức giận lắm, cùng nhau tập hợp binh mã quyết 
tâm báo thù. Nhà vua bấy giờ hết sức kinh hãi, nhanh 
chân chạy trốn đến tinh xá Kỳ Hoàn2 là nơi đức Phật 
đang ngự. Quân lính các nhà kia cùng kéo đến vây 
kín tinh xá, chờ giết cho bằng được đức vua. 

Khi ấy, tôn giả A-nan liền thưa hỏi nguyên do việc 
này. Đức Phật dạy: “Trong đời quá khứ, 32 người này 
cùng nhau bắt trộm một con trâu, mang về nhà một 
bà lão để giết thịt. Bà lão này rất vui mừng, liền chuẩn 
bị đầy đủ dao thớt các thứ để giết mổ trâu. Giết trâu 
rồi, mọi người cùng nhau ăn uống no say. Con trâu bị 
giết, nay chính là đức vua. Những kẻ bắt trộm trâu, 
nay là 32 người vừa bị giết. Lão bà tán trợ việc giết trâu, 
nay chính là trưởng giả Tỳ-xá-ly. Do tội giết hại, nên 32 
người này trải qua nhiều đời vẫn thường bị người khác 
giết hại. Lão bà thấy người khác ra tay giết hại mà sinh 
tâm vui mừng, tán trợ, nên trải qua nhiều kiếp vẫn 
thường rơi vào cảnh phải đau buồn sầu khổ vì thấy 32 
người kia bị giết.” 
1 A-na-hàm là thánh quả thứ 3 trong 4 thánh quả, chỉ sau quả A-la-hán.
2 Kỳ Hoàn là tên khác của tinh xá Kỳ Viên, cũng tức là Kỳ thọ Cấp Cô 

Độc viên, là khu tinh xá do ông trưởng giả Cấp Cô Độc và thái tử Kỳ-
bà cùng dâng cúng lên đức Phật và chư tăng. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

115

Khi đức Phật nói ra nhân duyên đời quá khứ như 
thế, những gia đình bên vợ của 32 người kia lập tức 
nguôi giận, không còn dám chống nghịch với vua, 
cùng xin nhận lỗi. Đức vua cũng hoan hỷ bỏ qua 
không bắt tội.

Lời bàn

Việc 32 người này được sinh vào nhà giàu sang 
quyền quý cũng có nguyên do. Đức Phật dạy rằng: 
“Vào thời đức Phật Ca-diếp trong quá khứ, có một 
phụ nữ dùng bột hương thơm đắp lên tháp Phật để 
cúng dường, có 32 người cùng đến trợ giúp cho công 
việc ấy. Do nhân duyên đó nên những người ấy trải 
qua nhiều kiếp thường được sinh vào nhà tôn quý, 
thường làm mẹ con với nhau. Đến nay được gặp Phật, 
tất cả đều được dẫn dắt vào Chánh đạo. 

MỘT CON TRÂU TRẢ BA MÓN NỢ

1

Triều Minh, trong khoảng niên hiệu Vạn Lịch, 
vào năm Kỷ Sửu,2 ở vùng Thái Nguyên thuộc tỉnh 
Sơn Tây có người chủ thuyền là Vương Ngạn Tu, có 
vay của phú ông nọ một lượng tám quan tiền, chưa 
kịp trả thì đã chết. 

Một hôm, phú ông bỗng nhìn thấy Vương Ngạn Tu 
mang thắt lưng màu trắng chạy vào chuồng trâu. Chẳng 
bao lâu sau, người nhà báo trâu mẹ sinh được một con 
nghé. Phú ông đến xem, liền thấy bên hông trâu có một 
vệt lông dài màu trắng như hình cái thắt lưng.
1 Trích từ sách Cảm ứng thiên giải (感應篇解). (Chú giải của soạn giả)
2 Tức là năm 1589.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

116

Đến lúc trâu lớn, phú ông bảo người chăn trâu 
mang đi bán, dặn chỉ bán đúng một lượng tám tiền 
thôi. Giữa đường, gặp người mổ trâu họ Hà liền bán 
được trâu đúng theo giá ấy. Ngay sau đó, có người 
nông dân thấy trâu khoẻ mạnh, muốn mua về cày 
ruộng nên trả lên đến hai lượng sáu tiền để mua. Con 
trâu về cày ruộng rất giỏi, lại tự ý đi không cần người 
thúc đẩy. Nhưng rồi một hôm, trâu tự nhiên ngã lăn 
ra chết dưới sườn núi. 

Người nông dân giận lắm, tìm biết được trâu ấy 
do phú ông nọ bán ra, liền đến cật vấn, vì sao con 
trâu như thế mà chỉ bán với giá một lượng tám tiền. 
Phú ông nói: “Con trâu ấy chính là Vương Ngạn Tu 
thác sinh. Ông ấy chỉ nợ tôi một lượng tám tiền, nên 
bán đúng giá đó thôi.” Đồ tể họ Hà nghe như vậy mới 
chợt nhớ ra, liền nói: “Vương Ngạn Tu còn thiếu tiền 
thịt của tôi tám tiền, hóa ra vì thế mà tôi bán trâu lại 
được lãi đúng tám tiền.” Người nông dân suy nghĩ 
một lúc lâu, cũng chợt nhớ ra, nói: “Tôi cũng có thiếu 
tiền Vương Ngạn Tu chưa trả, nay mua trâu bị chết, 
ấy là đã trả lại số tiền ấy.”

Mọi người nghe biết sự việc, ai ai cũng cho là hết 
sức kỳ lạ. 

Lời bàn

Triều đình cấm giết trâu cày, luật ấy đã có văn 
bản rõ ràng. Chỉ có điều thật uổng treo bảng cấm, 
vì chuyện giết mổ thịt trâu vẫn y nguyên như trước 
chẳng hề thay đổi, lệnh cấm do đó không đạt được 
hiệu quả. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

117

Giá như có thể lệnh cho nhân dân, bất kỳ ai nhìn 
thấy thịt trâu cũng đều có thể xem đó là tang vật mà 
mang đến báo quan. Nha dịch cũng một lòng không 
ngăn trở, lập tức bắt giữ người bán thịt trâu, từ đó 
truy xét tận cùng cho đến nơi đã giết trâu, rồi tịch thu 
phá hủy toàn bộ những dụng cụ giết mổ, nồi nấu.... 
Mỗi lần như thế, nên phạt nặng người chủ lò mổ, rồi 
dùng tiền phạt ấy mà thưởng cho những người tố 
giác việc giết, bán thịt trâu. Ngoài ra, hàng tháng đều 
bí mật phái người điều tra, dò hỏi trong dân chúng. 
Làm được như thế, ắt sẽ không còn tệ nạn bao che 
giấu giếm việc giết thịt trâu cày. 

KHÔNG VỨT BỎ  
GIẤY CÓ CHỮ VIẾT

Giảng rộng

Con người sở dĩ có thể trở thành tôn quý nhất trong 
muôn loài là vì miệng có thể nói thành lời, tay có thể 
viết thành văn. Tay có thể viết thành văn chương, đó 
cũng xem như tay có thể nói được thành lời. Nhưng lời 
từ miệng nói ra, chỉ những người gần gũi chung quanh 
mới nghe được, còn văn chương viết ra lại có thể truyền 
xa vạn dặm. Lời từ miệng nói ra chỉ nghe được nhất 
thời, còn văn chương có thể lưu truyền mãi mãi cho hậu 
thế. Lời từ miệng nói ra phải dùng tai để nghe, còn văn 
chương có thể dùng mắt để đọc. Lời từ miệng nói ra, 
người nghe chốc lát đã thấy mỏi mệt, còn văn chương 
để lại đến ngàn đời sau người đọc cũng không chán mệt. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

118

Thế nên, chữ viết thật có công lao to lớn biết bao 
đối với con người! Trong đời này nếu không có chữ 
viết, ắt quan lại chẳng dựa vào đâu để trị dân, chính 
lệnh đưa ra chẳng lấy gì làm bằng cứ. Như vậy đâu 
chỉ không an ổn được việc nhà, mà cũng chẳng thể 
nào trị yên việc nước. Con người chịu ơn chữ viết lớn 
lao như thế, há có thể khinh rẻ vứt bỏ giấy có chữ viết 
được sao?

Giấy có chữ viết tất nhiên không thể vứt bỏ, ý 
nghĩa của chữ viết lại càng không được vứt bỏ. Như 
người cãi lời cha mẹ, đó là suốt đời vứt bỏ ý nghĩa của 
chữ “hiếu”; không đối xử tốt với anh chị, đó là suốt 
đời vứt bỏ ý nghĩa của chữ “đễ”. Cứ như thế mà lần 
lượt suy xét lại từng điểm một, ắt là những ý nghĩa 
của chữ viết bị ta vứt bỏ quả thật không ít!

Có những người dùng giấy có chữ viết để bao gói 
hàng hóa, dán phết cửa sổ, rồi vứt bỏ lung tung, lại cho 
rằng những thứ mình vứt bỏ đó bất quá cũng chỉ là 
giấy có chữ viết mà thôi. Lại có người nghi ngờ chuyện 
Thương Hiệt sáng tạo chữ viết, khai mở nguồn văn tự 
cho muôn đời thì trời mưa xuống lúa thóc cũng hợp lý, 
nhưng sao có chuyện quỷ thần khóc lóc về đêm?1 Đó 
là vì thật không biết rằng, văn tự của thế gian nếu đã 
có chỗ dùng chính đáng, ắt cũng có chỗ dùng tà vạy. 
Do chỗ dùng chính đáng nên trời mưa xuống lúa thóc, 
lại do chỗ dùng tà vạy nên quỷ thần khóc lóc về đêm. 
1 Sách Hoài Nam tử - Bản kinh huấn chép rằng: “Ngày xưa Thương 

Hiệt tạo ra chữ viết mà trời mưa xuống lúa thóc, quỷ thần khóc lóc 
ban đêm.” 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

119

Trưng dẫn sự tích

ĐỐT KINH BỊ TUYỆT TỰ

1

Ở tỉnh Thiểm Tây, về phía tây huyện Vũ Công 
có một ngôi chùa, trong chùa từng có một tạng kinh 
Phật bị hư hoại. Thuở còn niên thiếu, Khang Đối Sơn2 
có lần cùng với năm người bạn học chung trường đến 
chùa đọc sách. Khi ấy đang tiết trời mùa đông giá 
rét, bốn người trong bọn bèn lấy những quyển kinh 
bị rách mang ra đốt để sưởi ấm, một người thì đốt 
để đun nước rửa mặt. Khang Đối Sơn trong lòng chê 
trách những người ấy nhưng không dám nói ra. 

Đêm đó, Đối Sơn nằm mộng thấy có ba vị quan 
thiết lập án đường uy nghiêm xét xử, đều tỏ vẻ giận 
dữ phẫn nộ đối với những người đốt kinh sưởi ấm, 
phán rằng: “Cả nhà các ngươi rồi sẽ chết sạch, không 
người nối dòng.” Lại quay sang người đốt kinh đun 
nước, phán rằng: “Ngày sau ngươi sẽ không bao giờ 
được vinh hiển.” Các vị ấy lại quở trách Khương Đối 
Sơn rằng: “Tại sao ngươi thấy việc ấy mà không nói 
gì?” Đối Sơn thưa: “Con nhỏ tuổi hơn bọn họ, dù biết 
việc ấy không nên làm, nhưng chẳng dám nói ra.” Vị 
quan nói: “Một lời khuyên can, giải thích cũng có thể 
được miễn tội. Nhưng thôi nay tạm tha cho ngươi.” 

Khương Đối Sơn tỉnh dậy, liền chép chuyện này 
vào phía sau của một quyển sách để ghi nhớ. Chưa 
1 Sưu tập từ sách Công quá cách (功過格). (Chú giải của soạn giả) 
2 	Khang Đối Sơn, tên là Hải, đỗ Trạng nguyên trong khoảng niên hiệu 

Thành Hóa (1465-1487) triều Minh Tuyên Tông. Ông là người văn 
chương, đức hạnh đều kiêm toàn.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

120

được mấy năm sau, cả bốn người từng đốt kinh sưởi 
ấm đều mắc bệnh dịch chết sạch cả nhà. Còn người đốt 
kinh đun nước, trải bao nhiêu lần thi cử đều gặp trắc 
trở, cuối cùng cả đời chỉ loay hoay với nghề dạy trẻ. 

Lời bàn
Sách vở thế gian khi hư hoại không còn đọc được 

đều có thể đốt đi, nhưng riêng kinh Phật thì dù gì cũng 
không thể đốt. Bởi vì kinh Phật mang đến phước đức và 
trí tuệ cho người, vượt xa mọi sách vở của thế gian. Tuy 
cùng là một chữ, nhưng trong đó ý nghĩa lại có thể nặng, 
nhẹ, khinh, trọng khác nhau một trời một vực, không hề 
giống nhau. Như các thiên văn chương điển, mô, thệ, cáo 
mẫu mực trong kinh Thư tất nhiên không thể xếp cùng 
loại với văn chương tiểu thuyết. 

Nay lấy người biết chữ mà so sánh với người mù 
chữ, ắt người biết chữ được xem là hơn; lấy người 
biết chữ qua loa sơ lược mà so sánh với người học 
nhiều hiểu rộng, thông suốt việc xưa nay, ắt người 
học nhiều hiểu rộng phải được xem là hơn. Sách vở 
thế gian chỉ có thể nói về những chuyện thế sự trong 
thiên hạ, không thể rõ biết thấu suốt những gì vượt 
ra khỏi vòm trời này. Nếu người rộng đọc nhiều kinh 
Phật, ắt sâu thì có thể hiểu đến tận những chuyện 
thần kỳ nơi chốn long cung, dưới đáy biển, rộng xa 
thì có thể hiểu đến những chuyện đời trước đời sau, 
cho đến chỗ mênh mông của biết bao nhiêu cõi nước 
trong mười phương, hết thảy những việc như thế đều 
có thể hiểu qua đại lược, mà chỗ hoài bão cũng được 
nuôi dưỡng vượt xa hẳn những kẻ tầm thường.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

121

Đối với người mù chữ, nếu nói với họ chuyện trị 
nước các đời vua Đường, Ngu, Tam đại, hoặc những 
danh xưng như Nghiêu, Thuấn, Chu, Khổng... ắt họ 
phải hết sức kinh ngạc khi được nghe. Cũng vậy, đối 
với kẻ xưa nay chỉ đọc sách vở của thế gian, nếu cho họ 
nghe những lời văn trong Ba tạng kinh điển của nhà 
Phật, những điều đức Phật đã thuyết dạy trong bốn 
mươi chín năm, ắt họ cũng sẽ kinh ngạc, khó lòng cứu 
xét. Những khuynh hướng như vậy cũng là lẽ tất nhiên. 

Theo đó mà xét, những lời dạy về nhân duyên bỏ ác 
tu thiện, về tông chỉ truyền riêng ngoài giáo điển, vốn là 
kinh điển do đức Phật nói ra, nếu đem đốt bỏ đi thì sao 
có thể không mắc tội? Huống chi lại xem thường đến 
mức dùng đốt để sưởi ấm, đốt để đun nước, ắt là rồi sẽ 
phải đọa vào địa ngục mãi mãi, chịu khổ não đời đời 
kiếp kiếp, không có lúc được thoát ra. Chỉ riêng trong 
đời này bị chết sạch cả nhà, bị rơi vào cảnh khốn cùng, 
quả thật cũng chưa đủ để đền hết tội nghiệt.

Hỏi: Kinh điển còn nguyên vẹn, tất nhiên không 
thể đốt, nhưng kinh sách đã hư nát thì làm sao? 

Đáp: Nếu đã hư nát quá nhiều, đến nỗi không 
đọc được nữa thì có thể đốt, rồi dùng túi sạch đựng 
tro ấy mang rải ra sông biển. Đến như chữ Vạn là tâm 
ấn của đức Như Lai thì càng không thể xem thường. 

ĐỔ TRO BỪA BÃI PHẢI GIẢM TUỔI THỌ

1

Ở trấn Tra Khê, huyện Tân Hóa thuộc tỉnh Hồ 
Nam có người tên Chu Ninh Ước, tự là Sỹ Phong, rất 
1 Cũng sưu tập từ sách Công quá cách (功過格). (Chú giải của soạn 

giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

122

thích môn thư pháp. Trong khoảng niên hiệu Khang 
Hy triều Thanh, vào tháng 2 năm Ất Sửu,1 ông bất 
ngờ mắc bệnh nhẹ rồi chết, bạn bè thân thiết đều đến 
khóc thương. 

Bỗng nhiên ông sống lại, bảo mọi người rằng: 
“Tuổi thọ của tôi vốn được 42 năm, nhưng vì thường 
ngày chuyên cần luyện viết chữ, viết rồi tùy tiện đốt 
bỏ, mang tro đổ bừa bãi, không có sự kính trọng quý 
tiếc. Âm ty ghi chép lỗi lầm đó của tôi, giảm bớt 5 
năm tuổi thọ, nên nay 37 tuổi mà số mạng đã dứt. 
Quý vị nên biết, khi đốt giấy có chữ viết, phải cẩn 
thận không đổ tro bừa bãi.” 

Nói xong thì nhắm mắt qua đời. 

Lời bàn 

Nếu nói rằng chữ viết đã đốt thành tro có thể vứt 
bỏ, thì các đạo sĩ đốt tấu chương cũng xem như vứt 
bỏ. Đến như các loại đồ dùng bằng tre, gỗ, sành sứ 
mà có chữ viết trên đó, hay các loại gạch ngói có in 
những chữ phúc, thọ làm hiệu, lại để chôn vùi lâu 
ngày trong những chỗ phẩn dơ ô uế, những việc như 
vậy cũng cần phải ngăn cấm. 

ĐỐT SÁCH DƠ NHỚP CHỊU QUẢ BÁO TỨC THÌ

2
 

Ở Tường Sinh, Côn Sơn có người tên Cát Tử Hòa. 
Vào triều Thanh, niên hiệu Khang Hy năm thứ 26,3 

1 Tức là năm 1685.
2 Chuyện này do Cát Hòa đích thân thuật lại. (Chú giải của soạn giả)
3 Tức là năm 1687.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

123

thường đọc sách dưới lầu phía tây điện Dược Sư, phía 
trên là phòng nằm nghỉ. Một hôm ở phòng trên lỡ 
tay làm nghiêng đổ nước trong bô phẩn, nước phẩn 
dơ theo kẽ ván sàn chảy xuống nhằm chỗ quyển sách 
Tử Hòa đang đọc, làm nhớp một đoạn có mấy chữ 
“Thành Gián1 nói với Tề Cảnh Công”. Tử Hòa bèn xé 
trang sách bị dơ ấy ra, nhúng vào nước, nhưng chưa 
rửa thật sạch đã lấy ra rồi để khô mà đốt bỏ. 

Không ngờ đến kỳ thi, đề mục thứ ba lại rơi đúng 
vào đoạn “Thành Gián nói với Tề Cảnh Công”. Tử 
Hòa viết bài này, đến câu “Chu Công há lại dối gạt ta 
sao?” chẳng biết vì sao lại vô ý bỏ sót mất một chữ, do 
đó mà bị đánh rớt. 

Lời bàn

Giấy có chữ viết bị dơ nhớp mà mang đốt, tội ấy 
không nhỏ. Đúng ra phải rửa cho thật sạch, sau đó mới 
có thể để khô rồi đốt, mang tro rải xuống sông, biển. 

KHÔNG MƯU MÔ LẤY TÀI SẢN 
NGƯỜI KHÁC

Giảng rộng

Tài sản riêng mà mỗi người có được đều do phước 
đức của tự thân, hoàn toàn không thể do mưu mô mà 
có. Khổng tử nói: “Nếu giàu sang phú quý có thể cầu 

1 Thành Gián là bề tôi của Tề Cảnh Công. Nhân vật này có được Mạnh 
tử nhắc đến.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

124

mà được, dù bảo ta cầm roi theo hầu đánh xe ngựa, 
ta cũng xin vui vẻ làm.1 Bằng như phú quý không thể 
cầu mà được, ắt ta sẽ làm theo những gì tự ta thấy là 
tốt đẹp vậy.” Cầu còn không thể được, huống chi lại 
dùng mưu mô mà có được sao? 

Mưu mô chiếm đoạt tài sản của người, chung quy 
chỉ vì muốn nuôi sống gia đình mình, cũng mong để 
lại tài sản một đời cho con cho cháu, thậm chí có thể 
vì vợ con mà cam tâm làm những việc xấu xa hèn hạ, 
người như thế thật khó tính đếm hết. 

Luận Tỳ-bà-sa nói rằng: “Cha mẹ, anh em, vợ con, 
quyến thuộc trong gia đình chỉ làm tăng thêm sự tham 
cầu, chẳng bao giờ thấy đủ, thấy chán. Nếu như biết 
được rằng con cái là người đến đòi nợ ta, gia đình là 
chỗ tụ hội bao điều oan nghiệp, ắt có thể bừng tỉnh giấc 
mộng đời,2 hết thảy bao nhiêu tâm bệnh khổ não không 
cần trị liệu cũng tự nhiên dứt sạch.” Dù chưa được như 
thế, lẽ nào lại muốn kết thêm nhiều oan nghiệp oán thù, 
nhúng tay vào nhiều điều xấu ác?

QUỶ OAN BÁO MỘNG CHO MẸ

3

Thời Nam Bắc triều, đời Lưu Tống, trong khoảng 
niên hiệu Nguyên Gia,4 Gia Cát Hộ làm quan thái thú 
1 Cầm roi theo hầu đánh xe ngựa là ý muốn nói làm người thấp hèn, có 

địa vị hết sức kém cỏi, phải theo hầu người khác.
2 	Người xưa có nói: Mộng giác tiểu sinh tử, sinh tử đại mộng giác - 夢

覺小生死, 生死大夢覺 - (Giấc mơ là cuộc trần ai, tử sinh một giấc mơ 
dài mà thôi.) 

3 Trích từ sách Oan hồn chí (怨魂志). (Chú giải của soạn giả) 
4 Tức là từ năm 424 đến năm 453.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

125

Nguyên Chân, bất ngờ mắc bệnh qua đời. Khi ấy, gia 
quyến đều đang ở Dương Đô, chỉ có đứa con trưởng 
mới 19 tuổi là Nguyên Sùng theo đưa linh cữu về quê. 
Có tên gia nhân của Gia Cát Hộ là Hà Pháp Tăng, 
tham tiền nên cố ý đẩy Nguyên Sùng ngã xuống sông 
rồi cùng một tên đồng bọn cướp lấy tiền bạc chia 
nhau. 

Đêm ấy, mẹ của Nguyên Sùng là bà Trần thị nằm 
mộng thấy Nguyên Sùng hiện về kể rõ chi tiết việc cha 
chết như thế nào, cho đến lúc mình bị Hà Pháp Tăng 
xô xuống sông chết, đau thương không nói hết. Sùng 
lại nói: “Đường xa đi gấp nên mệt lắm, để con nằm 
nghỉ tạm chốc lát trên giường bên cửa sổ.” Nói xong 
thì nằm dài ra trên giường, đầu tựa vào song cửa sổ. 
Quang cảnh nhìn thấy trong mộng rõ ràng như thật, 
Trần thị đau đớn khóc lóc rồi mới giật mình tỉnh dậy, 
liền cầm đèn soi trên giường, quả nhiên thấy có chỗ 
hơi ẩm giống như người nằm. Cả nhà đều hoảng hốt 
gào khóc. 

Bấy giờ, Trần thị có mấy người em cô cậu là Từ 
Đạo Lập đang làm Trưởng sử1 Giao Châu, Từ Sâm Chi 
làm Thái thú Giao Châu, liền nhờ họ điều tra sự việc. 
Quả nhiên đúng thật như những lời trong mộng, liền 
bắt lấy hai tên hung thủ mang ra xét xử theo pháp luật.

Lời bàn 

Nếu suy xét cho cặn kẽ thì việc thừa cơ hội người 
khác đang chịu tang trong ba năm mà giết hại chỉ để 
mưu cướp tài sản, rốt cùng là do đạo đức chính nghĩa 
1 Trưởng Sử: chức quan trợ giúp cho quan Thái Thú.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

126

không đủ giúp ích cho người, hay bởi con người đã cô 
phụ đạo đức chính nghĩa?

CẦM GIÁO TỰ ĐÂM

1

Vùng Huy Lăng thuộc tỉnh Giang Tô có người tên 
Lương Thạch Trụ, nhà giàu có, sinh được một đứa con 
trai, hết sức thương yêu. Niên hiệu Thuận Trị năm cuối 
cùng,2 đứa con ấy được mười chín tuổi, bị bệnh nặng, 
Thạch Trụ đau buồn lắm. 

Một hôm, đứa con bỗng gọi tên Thạch Trụ mà nói 
rằng: “Tôi đời trước chính là người mang tên ấy họ ấy... 
ở Từ Châu, có 300 lượng bạc, cùng ông đi buôn chung. 
Tôi bị bệnh lỵ, giữa đường vào nhà xí đi tiêu, ông thừa 
cơ hội dùng mũi nhọn xuyên qua một lỗ trống ở vách 
nhà xí mà đâm vào giữa ngực tôi đến chết. Sau đó ông 
tự cắt tay cho chảy máu để làm bằng chứng nói dối với 
gia đình tôi là giữa đường tôi bị bọn cướp giết chết. Sau 
khi chết, tôi thác sinh vào nhà họ Vương ở Huy Lăng. 
Cách đây 20 năm, tôi chính là người họ Vương mang 
tên ấy... Ngày đó, sau khi tôi chết thì 3 năm sau ông 
chết, rồi cũng thác sinh ở Huy Lăng, chính là thân ông 
ngày nay. Những năm trước tôi tìm ông không gặp, 
tình cờ một hôm vào huyện nộp tiền, bỗng gặp ông 
ngay phía trước. Khi ấy tôi lập tức nổi giận, dùng nắm 
đấm nện ông, nhưng tự mình cũng chẳng hiểu vì sao 
lại giận dữ như thế. Khi ấy ông cho tôi là kẻ mất trí nên 
không lưu tâm. Tôi không trả thù được ông, trở về sinh 

1 Trích từ Tú hổ hiên thứ tập (繡虎軒次集). (Chú giải của soạn giả)
2 Tức là năm 1661.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

127

lòng buồn giận phẫn uất, mấy ngày sau thì chết, cuối 
cùng lại thác sinh làm con ông, nay đã mười chín tuổi. 
Tính ra từ khi tôi bị bệnh đậu mùa, ông tốn kém một 
số tiền, mời thầy dạy học cho tôi tốn kém một số tiền, 
cưới vợ cho tôi tốn kém một số tiền, tôi đi thi lại tốn 
kém một số tiền, cộng thêm các khoản tốn kém linh 
tinh khác nữa, cũng đã trả đủ số tiền cướp đoạt của 
tôi. Tuy là mạng sống của tôi vẫn chưa đền lại được, 
nhưng bao năm qua ông đối đãi với tôi quá nặng tình, 
tôi thật không nỡ nhắc lại chuyện cũ nữa, nay xin từ 
biệt. Tôi chỉ sợ Diêm vương nơi âm phủ không tha thứ 
cho tội của ông mà thôi.” 

Nói xong thì chết. 

Từ đó Lương Thạch Trụ đêm ngày than khóc, lại 
nói với mọi người rằng: “Con tôi hiếu thảo, thông 
minh, vì sợ tôi đau buồn nên mới bịa ra những chuyện 
như vậy. Trong thiên hạ liệu ở đâu lại có được tình 
cha con như thế chăng?” 

Rồi không lâu sau, Thạch Trụ lấy một cây thương 
mài thật sắc, có ai hỏi thì nói: “Năm nay mất mùa, 
nhà tôi lại ở cuối thôn vắng vẻ nên phải chuẩn bị để 
khi cần thì có thể tự vệ.” Một hôm, Thạch Trụ đặt 
cán thương quay vào tường, quay đầu nhọn ra ngoài 
hướng vào ngực mình rồi bỗng nhiên kêu lớn: “Con 
đợi ta tự đâm là được rồi.” Liền hướng về phía mũi 
nhọn, lấy hết sức mà lao vào. Mũi thương đâm sâu 
vào ngực đến bảy tám tấc, ghim thấu tận xương. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

128

Lời bàn

Dương gian có thể có những người chịu ơn không 
báo đáp, nhưng âm phủ thì không một món nợ nào 
có thể không đền trả. Người đời chỉ biết món nợ trong 
đời này là nặng, chẳng biết rằng món nợ để qua đời 
sau lại càng nặng hơn. Người đi đòi món nợ trong đời 
này, chỉ đến trước cửa chứ không dám vào nhà vì sợ 
chủ nhà giận tức, căm ghét. Nhưng người đi đòi món 
nợ từ đời trước để lại thì vào tận trong nhà kẻ trốn nợ, 
an nhiên nằm đó mà khiến cho cả vợ chồng kẻ mắc 
nợ phải đủ điều trân quý mình, phải chăm lo bú mớm 
bồng ẵm, cho đến lúc lớn khôn thì lập tức phá sạch 
cả sản nghiệp, ruộng vườn nhà cửa, đến một cây kim 
ngọn cỏ cũng không chừa. Nhớ lại nửa đời khổ công 
gầy dựng, không khỏi như người bỏ vốn cầu lãi, cuối 
cùng lại uổng công làm thân trâu ngựa cho người, 
chẳng phải thật ngu si mà đáng thương lắm sao? 

BA LẦN THÁC SINH

1

Tỉnh An Huy, huyện Đồng Thành có nhà nho tên 
Diêu Đông Lãng, sinh được một đứa con trai, lên mười 
tuổi thì bệnh nặng, sắp chết. Cha mẹ đau buồn thương 
tiếc, nói với con rằng: “Con quả thật không có duyên 
làm con chúng ta nữa sao?” 

Đứa trẻ bỗng nói giọng người phương bắc, bảo 
Diêu Đông Lãng rằng: “Trước đây tôi là một vị tăng 
ở Sơn Đông, mang tên ấy họ ấy... Tôi dành dụm tích 
cóp được 30 lượng bạc, có vị sư huynh rình biết được 

1 Trích từ Tú hổ hiên thứ tập (繡虎軒次集). (Chú giải của soạn giả) 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

129

nên xô tôi xuống nước để đoạt lấy tiền. Khi ấy tôi kêu 
cứu với Bồ Tát Quán Âm, liền thấy ngài hiện ra bảo 
rằng: ‘Số mạng ngươi đã hết nên mới gặp việc xấu ác 
này.’ Thế là tôi chết chìm. Người dân ở đó báo sự việc 
lên quan, lúc bấy giờ chính ông đang làm quan huyện 
ở đó. Sư huynh tôi liền lấy ba mươi lượng bạc của tôi 
mà dâng cho ông, nhân đó sự việc liền bị ém nhẹm. 
Tôi vì nỗi oan chưa rửa sạch nên thác sinh làm em trai 
ông, tức là Diêu Tung Thiệu đã chết. Khi ấy tôi theo 
ông suốt hơn 20 năm mà chưa đòi được nợ cũ, nên 
lúc chết rồi lại thác sinh làm con ông. Mười năm qua, 
ông tốn kém với tôi cũng đã hoàn trả gần đủ số bạc 30 
lượng rồi, tôi phải đi thôi. Hiện trong nhà ông có một 
cây gậy mà tôi rất thích, xin ông đốt tặng tôi, cũng là 
thêm vào vừa đủ số tiền ngày xưa. Vị sư huynh ngày 
trước của tôi nay cũng vì muốn đòi số tiền đó mà thác 
sinh làm con gái đầu của ông, nay đã gả cho nhà họ 
Phan ở Lật Dương, hiện có thai sắp sinh nở. Bây giờ 
sau khi chết, tôi sẽ thác sinh vào nhà đó để đòi món 
nợ sinh mạng.” Đứa trẻ nói xong những lời này thì 
chết. 

Lời bàn

Chuyện này xảy ra hồi trước tháng 5 năm Ất Mão 
trong khoảng niên hiệu Khang Hy triều Thanh.1 Cho 
nên có thể thấy rằng, cha mẹ, anh em, vợ chồng, quyến 
thuộc với nhau, hết thảy đều có quan hệ oan trái theo 
nhau. Lúc chưa nói rõ sự việc ra thì nhìn thấy trước 
mắt đều là những người ruột thịt thân thích, nếu được 

1 Tức là năm 1675.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

130

người sáng suốt thấu rõ chỉ ra cho biết sự thật, hẳn sẽ 
thấy chung quanh mình đều toàn là những kẻ theo 
đòi nợ cũ. Thế nhưng người đời lại muốn vì những kẻ 
theo đòi nợ đó mà tích lũy tiền tài, kết thêm thù oán, 
thật không thể hiểu nổi ấy là tâm địa gì? 

NHẬN KHÁCH LÀM CON

1

Tại vùng Hải Vệ thuộc trấn Thái Thương ở Côn 
Sơn có người tên Khương Quân Bật, mở một cửa hàng 
bán gạo. Có người khách tên Mã Thuần Khê mang 
hơn trăm lượng bạc ký gửi vào để chia lãi. Trong 
hai năm đầu tiên, việc bán ra thu vào đều trôi chảy 
không phát sinh vấn đề gì. Đến năm thứ ba thì Quân 
Bật nói dối là gạo bán thiếu không đòi được nợ nên lỗ 
lã, rõ ràng có ý lừa gạt không trả lại số tiền họ Mã đã 
ký gửi. Mã Thuần Khê buồn bực uất ức đến nỗi sinh 
bệnh, một thời gian sau thì qua đời. 

Khương Quân Bật vào lúc ấy chưa có con. Không 
bao lâu, vợ Quân Bật có thai. Đến khi gần sinh nở, có 
người láng giềng bỗng thấy Mã Thuần Khê đến nhà 
Khương Quân Bật, sau hỏi ra mới biết Thuần Khê đã 
chết. Chỉ lát sau đã thấy bà đỡ từ cửa phòng bước ra vui 
mừng nói: “Sinh được con trai rồi!”

Lời bàn 

Chuyện này xảy ra từ những năm trước niên 
hiệu Khang Hy.2 
1 Chuyện này do người láng giềng của Khương Quân Bật trực tiếp kể 

lại. (Chú giải của soạn giả)
2 Tức là trước năm 1662.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

131

KHÔNG GANH TỴ VỚI NGƯỜI 
CÓ TÀI NĂNG, KỸ XẢO

Giảng rộng

Tài sản là thứ có thể cướp đoạt, nên mới có người 
dùng mưu mô để cướp đoạt, nhưng đối với tài năng 
kỹ xảo của người khác thì không thể dùng mưu mô 
mà cướp lấy được, chỉ có thể sinh lòng ganh ghét, tỵ 
hiềm mà thôi. Ngẫm kỹ lại thì ganh ghét người có tài 
năng nào được lợi ích gì cho mình đâu? Chỉ tự mình 
làm tăng thêm phiền não mà thôi. 

Tài năng kỹ xảo có thể phân ra làm hai loại. Một 
loại mang lại lợi ích cho cuộc đời và một loại chẳng 
ích gì cho đời cả. Đối với những tài năng kỹ xảo mang 
lại lợi ích cho đời, nên kính phục mà học làm theo. 
Đối với những tài năng kỹ xảo chẳng ích gì cho đời, 
ta nên khởi tâm thương xót mà khuyên răn. Cho nên 
không chỉ là không nên ganh tỵ, mà thật ra là chẳng 
có trường hợp nào để phải ganh tỵ cả.

MƯỜI ĐỨA CON KHUYẾT TẬT

1

Triều Tống có quan đại phu Tưởng Viện, sinh 
được 10 đứa con. Đứa thứ nhất gù lưng, đứa thứ hai 
chân thọt, đứa thứ ba thân hình co quắp, đứa thứ tư 
què cả hai chân, đứa thứ năm điên loạn, đứa thứ sáu 
si độn, đứa thứ bảy tai điếc, đứa thứ tám mắt mù, 

1 Trích từ sách Thiên thiện lục (遷善錄). (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

132

đứa thứ chín câm không nói được, đứa thứ mười chết 
trong lao ngục. 

Công Minh Tử Cao thấy vậy hỏi rằng: “Đại phu 
đã từng làm những gì mà chiêu cảm tai họa đến mức 
này?” Tưởng Viện đáp: “Tôi cả đời chẳng làm điều 
gì xấu ác, chỉ hay ganh tỵ. Thấy người tài ba hơn thì 
tôi ghét, được người nịnh hót thì tôi vui, nghe điều 
tốt lành của người khác thì sinh nghi ngờ, nghe điều 
xấu ác của người khác thì tin ngay, thấy người khác 
có được điều gì thì buồn bực như mình bị mất, thấy 
người khác bị mất cái gì thì vui như mình được vậy.” 

Tử Cao than rằng: “Đại phu mà còn giữ mãi tâm 
tánh như thế, sợ rằng phải chịu đến đại họa tuyệt diệt 
cả dòng họ chứ không chỉ như thế này thôi đâu!” 

Tưởng Viện nghe như thế hoảng hốt lo sợ. Tử Cao 
liền nói: “Trời tuy cao nhưng xét việc rất gần, nếu có 
thể bỏ điều xấu trước đây mà từ nay sửa đổi thì sẽ 
chuyển họa thành phước, kết quả đến không lâu.” 

Tưởng Viện từ đó tu tâm sửa tánh, thay đổi hoàn 
toàn ngược hẳn với những tâm niệm nhỏ nhen trước 
đây. Chẳng mấy năm sau, những khuyết tật của các con 
dần dần được khỏi. 

Lời bàn
Một lời của Thạch Kỳ, quẻ bói hóa thành tốt đẹp,1 

1 Theo sách Lễ ký, thiên Đàn cung, vào đời Xuân Thu chiến quốc, quan 
đại phu nước Vệ là Thạch Đài Trọng chết mà không có con trai dòng 
đích. Sáu người con dòng thứ nhờ người bốc quẻ để quyết định ai là 
người chính thức nối chức đại phu của cha. Người bốc quẻ khuyên 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

133

ba câu của Tống Cảnh, điềm dữ hỏa tinh lánh xa.1 Đây 
chính sự minh chứng cho ảnh hưởng tác động mà sách 
Thượng thư gọi là: “Thuận đạo lý ắt hưởng quả lành, nghịch 
đạo lý ắt gặp tai ương.”

Những kẻ học Nho mà sai lầm cố chấp lại ra sức 
hủy báng thuyết nhân quả, ấy là muốn đem cái tâm 
nguyện khó nhọc khuyến hóa người đời của các bậc 
thánh hiền mà quy cả về chỗ mặc nhiên không bàn 
đến, ai ai cũng hài lòng như thế mà tự cho là đúng. 
Đâu biết rằng chính bọn nhà Nho như thế chẳng bao 
giờ có thể vào được đạo lớn của vua Nghiêu vua 
Thuấn.

rằng: “Nên tắm gội sạch sẽ đeo ngọc vào sẽ bói được quẻ tốt.” Có 
năm người nghe lời ấy đều tắm gội rồi đeo ngọc trước khi bói quẻ, chỉ 
riêng Thạch Kỳ nói rằng: “Có ai lại đang để tang cha mà đeo ngọc 
trang sức được sao?” Nói rồi quyết không đeo ngọc. Kết quả chính 
Thạch Kỳ lại bói được quẻ tốt nhất. Người nước Vệ đều cho rằng việc 
bói mu rùa quả nhiên chọn được người hiền.

1 Vào thời Xuân Thu chiến quốc, có một năm ở địa phận nước Tống xuất 
hiện hỏa tinh trên trời, báo hiệu điềm xấu cho đất nước. Tống Cảnh 
công lo buồn lắm. Quan coi việc thiên văn là Tử Vi tâu lên rằng: “Tôi 
có thể làm cho tai họa này hướng đến một mình quan Thừa tướng.” 
Cảnh công nói: “Thừa tướng là đại thần tâm phúc, như tay chân của 
ta, sao có thể làm như vậy được?” Tử Vi lại nói: “Vậy tôi có thể chuyển 
tai họa đến cho dân thường.” Cảnh công nói: “Chỗ dựa của bậc quân 
chủ chính là dân thường. Sao có thể làm như thế được?” Tử Vi lại nói: 
“Vậy tôi có thể chuyển đổi tai họa này thành nạn mất mùa trong năm 
nay.” Cảnh công nói: “Mùa màng nếu thất bát, nhân dân cùng khổ, 
ta còn dựa vào đâu để làm bậc quân vương? Không thể làm như thế 
được.” Tử Vi liền chúc mừng, nói rằng: “Trời tuy cao nhưng có thể lắng 
nghe hết thảy những lời nói trong nhân gian. Nay bệ hạ có thể nói ra 
được ba câu nhân từ thương xót dân lành, nhất định hỏa tinh rồi sẽ ra 
khỏi địa phận nước Tống.”



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

134

KHÔNG TƯ TÌNH TÀ NIỆM  
VỚI VỢ NGƯỜI

Giảng rộng

Người đời thường chẳng yêu ai hơn yêu vợ mình, 
mà cũng chẳng căm ghét ai hơn ghét kẻ dan díu với 
vợ mình. Tự thân mình cũng chẳng yêu ai hơn vợ, 
cũng chẳng căm ghét ai hơn kẻ dan díu với vợ mình. 
Chỉ một câu: “Điều mình không muốn thì đừng làm cho 
người khác”1 có thể ghi nhớ làm theo suốt đời. Đặt 
mình vào vị trí của người để quán xét thì tự nhiên sẽ 
có sự tỉnh giác mạnh mẽ. 

Dâm dục là cửa ngõ của mọi điều ác. Xưa nay 
những bậc anh tài hào kiệt do tham dâm mà phạm 
vào tội lỗi, trái nghịch phép vua, đánh mất tính 
mạng, tuyệt diệt dòng họ... thật nhiều không kể xiết. 
Người đời ai cũng có thể thấy ra cái hại của sự dâm 
dục, nhưng lại không kiềm chế vượt qua được, đều 
do lửa ái dục nung đốt quá mạnh trong lòng. Đang 
lúc lửa dục bốc cao, ví như có người lấy đạo đức 
chính nghĩa mà nêu khuôn phép, lấy việc quỷ thần 
thường ở bên cạnh dò xét mà răn nhắc cho kinh sợ, 
lấy chuyện nhân quả báo ứng rõ ràng mà đe dọa, kẻ 
tham dâm cũng phớt lờ đi tất cả, chỉ thấy sự khoái 
lạc trước mắt mà thôi, không cần biết đến những khổ 
đau cay đắng của ngày sau.
1 Khổng tử nói: “Kỷ sở bất dục, vật thi ư nhân.” (Điều mình không muốn 

thì đừng làm cho người khác.)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

135

Khi còn tuổi trẻ, tôi cũng từng phạm vào căn bệnh 
ấy, nay vẫn thường đớn đau tự trách, nên viết ra tập 
sách “Dục hải hồi cuồng” (欲海回狂) để khuyên răn 
nhắc nhở người đời, trong đó phần lớn trích dẫn từ 
Kinh điển, chỉ nhấn mạnh vào hai chữ “bất tịnh” làm 
điều cốt yếu. Chỉ cần quán sát phân tích thật kỹ hai 
căn của người nam và người nữ, ắt sẽ thấy ngay là vô 
cùng ô uế, bất tịnh, từ đó có thể dứt sạch nguồn gốc ái 
dục, đoạn trừ dòng giống ma dâm, cho dù có người 
đẹp như Tây Thi đứng ngay trước mặt cũng nhìn thấy 
chỉ như con khỉ ghẻ lở mà thôi, làm sao có thể sinh tâm 
luyến ái?

Sách Cảm ứng thiên (感應篇) nói rằng: “Vì thấy 
sắc đẹp của người kia nên khởi tâm tham ái, muốn 
chiếm hữu.” Thế nên khi nhìn thấy hình sắc ấy mà 
đã cho là xinh đẹp, ắt phần nhiều phải khởi tâm tham 
muốn chiếm hữu cho riêng mình. Nếu có thể quán 
xét thấy rõ hình sắc ấy là bất tịnh, là xấu xa ô uế, ắt 
tâm dâm dục tự nhiên không thể khởi sinh, làm sao 
có sự tham muốn?

Trưng dẫn sự tích

MỸ NỮ KHÔNG CÓ GÌ ĐẸP

1

1 Trích từ kinh Tạp thí dụ (雜譬喻經). (Chú giải của soạn giả) Kinh Tạp 
thí dụ (雜譬喻經) hiện có 3 bản dịch trong Đại Chánh tân tu Đại tạng 
kinh, bản thứ nhất được xếp vào tập 4, kinh số 204, có 1 quyển, do 
ngài Chi Lâu Ca Sấm dịch vào đời Hậu Hán, bản thứ hai được xếp vào 
tập 4, kinh số 205, có 2 quyển, mất tên người dịch, bản thứ ba được 
xếp vào tập 4, kinh số 207, có 1 quyển, do ngài Đạo Lược soạn. Tuy 
nhiên, câu chuyện này thật ra là trích lại từ sách Pháp uyển châu lâm (
法苑珠林), được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 53, 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

136

Vào thời đức Phật còn tại thế, có một người bà-la-môn 
sinh được cô con gái đoan trang xinh đẹp vô cùng. Ông 
ta lấy làm tự hào, nên treo một bảng cáo thị trước nhà nói 
rằng, nếu ai có thể chỉ ra được chỗ xấu của con gái ông thì 
sẽ được thưởng bằng vàng. Trong vòng 90 ngày, không 
thấy có ai đến chỉ trích cả. 

Bấy giờ, người bà-la-môn kia liền dẫn cô con gái 
đến chỗ đức Phật. Đức Phật liền chê rằng: “Cô gái này 
quá xấu, chẳng có gì đẹp.” Ngài A-nan bạch Phật: 
“Cô gái đẹp thế này, vì sao Phật nói là quá xấu?” 

Đức Phật liền dạy: “Mắt không bị huyễn hoặc bởi 
hình sắc giả tạm, ấy gọi là mắt đẹp; tai không nghe 
những tiếng tà mị xấu ác, ấy gọi là tai đẹp; lưỡi không 
tham muốn vị ngon, ấy gọi là lưỡi đẹp; thân không ưa 
thích những thứ lụa là mềm mại, ấy gọi là thân đẹp; tay 
không trộm cắp tài sản người khác, ấy gọi là tay đẹp. 
Cô gái này hiện nay mắt thì đam mê hình sắc, tai thích 
nghe tiếng thị phi, mũi tham muốn hương thơm, thân 
ưa thích lụa là, tay muốn lấy tài sản người khác, chỉ sơ 
lược kể ra như vậy đã thấy không có gì là đẹp cả.” 

Lời bàn
Ý nghĩa trong chuyện này chính là quý trọng đạo 

đức mà xem thường sắc đẹp. Quý trọng đạo đức ắt sẽ 
như hậu phi Khương Nguyên,1 xem trọng sắc đẹp ắt 

kinh số 2122, tổng cộng có 100 quyển, do ngài Đạo Thế soạn vào đời 
Đường. Đoạn trích này nằm trong quyển 75, bắt đầu từ dòng thứ 22, 
trang 848, tờ b, với câu mở đầu là “又雜譬喻經云” (Hựu Tạp thí dụ kinh 
vân - Kinh Tạp thí dụ lại có nói rằng). An Sĩ toàn thư đã dẫn chú căn cứ 
vào câu này chứ không phải trích từ chính văn kinh.

1 Khương Nguyên là hậu phi của vua Đế Khốc thời cổ đại Trung Hoa, 
được cho là rất đoan trang, hiền thục, nhân từ. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

137

sẽ như Đát Kỷ, Bao Tự.1 Chính sự phân biệt giữa tà 
mị với đoan chính sẽ lập tức quyết định sự hưng vong 
của đất nước, sự thiện ác của mỗi người. 

CON NGƯỜI NHƯ CÁI TÚI DA

2

Xưa, ở nước Câu-thiểm-di3 có người tên là Ma-
nhân-đề, sinh được một cô con gái đoan trang xinh 
đẹp, liền đưa đến chỗ đức Phật, tự nguyện cho con 
mình theo Phật nâng khăn sửa túi.4 Đức Phật liền 

1 Đát Kỷ là ái phi của Trụ vương, Bao Tự là ái phi của U vương nhà Chu. 
Cả hai người đều là nguyên nhân dẫn đến họa mất nước.

2 Trích từ kinh Xuất diệu (出曜经). (Chú giải của soạn giả) Kinh Xuất diệu 
(出曜經) được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 4, 
kinh số 212, tổng cộng 30 quyển, do ngài Trúc Phật Niệm dịch từ Phạn 
văn sang Hán văn vào đời Dao Tần. Tuy nhiên, câu chuyện này thật 
ra được An Sĩ toàn thư trích lại từ sách Pháp uyển châu lâm (sách đã 
dẫn trên), quyển 21, bắt đầu từ dòng thứ 19, trang 444, tờ a. Phần trích 
này có đoạn mở đầu trước đó ghi là: 如出曜經云 (Như Xuất diệu kinh 
vân - Như trong kinh Xuất diệu có nói rằng). An Sĩ toàn thư đã dẫn chú 
căn cứ vào câu này chứ không phải trích từ chính văn kinh.

3 Câu-thiểm-di là tên phiên âm từ Phạn ngữ Kauśāmbī, là một quốc gia 
thời cổ đại thuộc miền trung Ấn Độ, vị trí ngày nay nằm về phía tây bắc 
của thành phố Allahabad, cách khoảng hơn 40 dặm. 

4 Đoạn trích này lược bỏ kinh văn khá nhiều nên thành hơi khó hiểu. 
Theo kinh văn thì ông Ma-nhân-đề thấy con gái mình xinh đẹp không 
ai bằng nên rất tự hào, đặt tên là Vô Tỉ (nghĩa là không ai sánh bằng). 
Có vị quốc vương nước lân cận sang cầu hôn, ông từ chối và nói rằng: 
“Phải là người có hình dung tướng mạo xinh đẹp tương đương với con 
ta thì ta mới gả.” Khi đức Phật hoằng hóa ngang qua nước Câu-thiểm-
di, Ma-nhân-đề vừa được thấy Phật tướng hảo quang minh thì hết sức 
vui mừng, nghĩ rằng: “Người này chính thật xứng đáng làm chồng con 
ta.” Liền về bảo vợ chuẩn bị trang điểm cho con gái để đưa đến gặp 
Phật. Khi hai người cùng đưa con đến chỗ Phật đang thuyết pháp, 
người vợ nhìn thấy đức Phật liền nói với chồng: “Vị này là bậc phi 
phàm, ắt không có tâm dâm dục, chúng ta không nên nói ra chuyện 
này mà tự chuốc lấy sự xấu hổ.” Nói rồi lại đem nhiều lý lẽ giải thích 
cho chồng, nhưng người chồng không nghe, nói: “Đó không phải việc 
bà có thể biết được. Nếu bà không thích chuyện này, có thể tự quay 
về, một mình tôi sẽ đưa con đến gặp Phật.” Rồi ông nhất định đưa con 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

138

hỏi: “Ông cho rằng con gái ông thật xinh đẹp lắm 
sao?” Ma-nhân-đề đáp: “Đúng vậy, con tôi thật rất 
đẹp, nhìn kỹ từ đầu xuống chân không có chỗ nào là 
không đẹp cả.” 

Đức Phật dạy: “Thật sai lầm thay cái nhìn bằng mắt 
thịt. Nay ta nhìn con gái ông từ đầu xuống chân, chẳng 
thấy có chỗ nào đẹp cả. Ông nhìn thấy trên đầu là tóc, 
nhưng tóc ấy cùng loại với lông, cũng không khác gì 
lông nơi đuôi ngựa. Bên dưới tóc là hộp sọ, nhưng sọ 
ấy tức là xương, nếu so với xương trong đầu lợn đã 
giết mổ ra, thật cũng không khác. Trong sọ là não, hình 
dạng nhão nhoẹt chẳng khác chất bùn, nhưng lại có mùi 
hôi tanh khó ngửi, như đổ tràn trên đất thì ai ai cũng 
ghê sợ không dám giẫm đạp lên. Cặp mắt đó lại giống 
như hố nước, thường chảy ra nước mắt. Trong mũi đầy 
nước mũi, trong miệng là đờm dãi... Bên trong là gan 
thận phèo phổi hết thảy đều tanh hôi. Trong ruột già, 
bàng quang thì chứa đầy phẩn dơ, nước tiểu. Chân tay 
chẳng qua là những đốt xương, gân tủy bọc trong lớp 
da, phải dựa vào hơi thở vào ra mà cử động, khác nào 
người máy bằng gỗ, cử động được là nhờ máy móc bên 
trong, nếu máy móc ngừng hoạt động ắt toàn thân đều 
tan rã, từng chi tiết bị tháo rời, chân tay vứt ra bừa bãi... 
Con người mà ta nhìn thấy bất quá cũng chỉ là như 
vậy, có chỗ nào là đẹp?”

Lời bàn

Dơ nhớp thay thân xác thịt này! Bên trong xác thịt 
lại là nơi tụ tập các loại trùng cực nhỏ. Trong Kinh 

đến trước Phật, thưa rằng: “Đại nhân, ngài đi giáo hóa khắp nơi mệt 
nhọc, không người chăm sóc. Nay tôi nguyện dâng đứa con gái này 
theo nâng khăn sửa túi cho ngài.” 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

139

dạy rằng: “Con người từ sau khi ra khỏi bào thai, thân 
thể tự nhiên sinh ra các loại trùng cực nhỏ, vì quá nhỏ 
nên mắt thường không thể nhìn thấy được. Tất cả có 
80 chủng loại. Trong số đó, mắt thường chỉ có thể nhìn 
thấy được duy nhất loài ký sinh trong ruột mà thôi. 
Khi con người ăn uống, thức ăn vừa vào miệng thì 
những loài ký sinh này rất vui mừng, nằm trong ruột 
mà chờ. Thức ăn tiêu hóa rồi, nước tiểu đi vào bàng 
quang, cặn bã đi vào ruột già, những sự dơ nhớp khó 
có thể nói hết.” 

Than ôi, đường đường một đấng nam nhi, nay lại 
khởi lòng ham muốn cái chỗ dơ nhớp khó nói hết như 
thế, lại dốc lòng dốc ý để mong cầu, sinh ra đủ cách 
luyến lưu, thật không thể nói được như thế là tâm địa 
gì?

Kinh Đại Bảo Tích1 dạy rằng: “Bồ Tát quán sát thấy 
chúng sinh say mê ham thích chuyện dâm dục, liền 
khởi lên ý nghĩ rằng: ‘Những chúng sinh ấy đều từng 
có thời gian nằm trong thai mẹ, rồi chui qua nữ căn mà 
sinh ra, sao không biết xấu hổ lại còn cùng nhau làm 
những việc như thế?’” 

Than ôi! Kẻ buông thả không nghĩ đến còn có thể 
làm được, người suy xét cặn kẽ ắt phải thấy quả thật 
đáng xấu hổ lắm thay! 

1 Đại Bảo Tích Kinh (大寶積經), được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng 
kinh thuộc tập 11, kinh số 310, tổng cộng có 120 quyển, do ngài Bồ-
đề-lưu-chí dịch từ Phạn văn sang Hán văn vào đời Đường. Đoạn trích 
này bắt đầu từ dòng thứ 22, trang 236, tờ b, quyển 41.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

140

NAM CĂN DƠ NHỚP

1

Trong kinh dạy rằng, toàn thân người nam có 404 
đường mạch liên quan đến sự dâm dục, tất cả đều 
xuất phát từ mắt rồi phân tán xuống ruột, cho đến 
vị trí phía dưới sinh tạng, phía trên thục tạng, cùng 
với các mạch của phổi, tì, thận... nằm ở hai bên, thảy 
đều chứa đầy chất mủ màu xanh như tinh dịch của 
loài heo rừng, nhưng hôi thối không thể nói hết. Các 
đường mạch ấy chạy xuống đến chỗ dương vật thì 
chia làm ba nhánh như đường gân trên tàu lá chuối, 
cộng cả thảy có 1.200 đường mạch nhỏ, trong mỗi một 
đường mạch ấy đều sinh ra những phong trùng nhỏ 
li ti, hình dạng như sợi lông. Bên trong những phong 
trùng li ti này2 lại sinh ra các cân sắc trùng, số lượng 
nhiều đến 78.000, vây quanh thành vòng tròn.

Khi mắt người nam vừa nhìn thấy hình sắc gợi 
dục, tâm tham dục khởi lên. Tâm dục vừa khởi lên, 404 

1 Trích từ Thiền bí yếu kinh (禪祕要經). (Chú giải của soạn giả) Tên 
kinh đầy đủ là Thiền bí yếu pháp kinh (禪祕要法經), được đưa vào Đại 
Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 15, kinh số 613, tổng cộng có 
ba quyển, do nhóm của ngài Cưu-ma-la-thập dịch từ Phạn văn sang 
Hán văn vào đời Diêu Tần. Tuy nhiên, câu chuyện này thật ra được An 
Sĩ toàn thư trích lại từ sách Pháp uyển châu lâm (sách đã dẫn trên), 
quyển 67, bắt đầu từ dòng thứ 14, trang 793, tờ b. Phần trích này có 
đoạn mở đầu ghi là: 如禪祕要經云 (Như Thiền bí yếu kinh vân - Như 
trong kinh Thiền bí yếu có nói rằng). Tuy nhiên, nội dung trích dẫn này 
thật ra nằm trong sách Trị thiền bệnh bí yếu pháp (治禪病祕要法). 

2 An Sĩ toàn thư chép đoạn này là: 風蟲之外，有筋色蟲 (phong trùng 
chi ngoại hữu cân sắc trùng - bên ngoài các phong trùng có những 
cân sắc trùng), nhưng tham khảo đoạn này trong Pháp uyển châu lâm 
chép là: 諸蟲中生筋色蟲 (chư trùng trung sinh cân sắc trùng - bên 
trong các (phong) trùng sinh ra những cân sắc trùng). Chúng tôi căn 
cứ Pháp uyển châu lâm là văn bản được trích dẫn để chỉnh sửa lại khi 
Việt dịch.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

141

đường mạch nói trên đều nhất thời bị khích động, 80 
nhóm trùng đều đồng thời há miệng,1 chảy nước mắt 
ra. Nước mắt của chúng màu xanh trắng, hóa thành tinh 
dịch theo nam căn mà tiết ra ngoài. 

Lời bàn
Phật dạy vua Ưu-điền:2 “Ở đời có những kẻ đam 

mê nữ sắc, thường mơ tưởng sắc đẹp phụ nữ, do đó mà 
bị tham dục sai khiến, giống như tôi tớ luôn sợ sệt chủ 
nhân. Những người ấy vì ham muốn nữ sắc nên không 
thấy được sự ô uế từ nơi chín lỗ trên thân người,3 chỉ 
luôn chú tâm vào sự dâm dục, ưa mến đờm dãi dơ 
nhớp, thích thú cùng máu mủ hôi tanh, xem chúng 
quý báu như châu ngọc, ngọt ngào như đường mật, 
nên gọi đó là những kẻ nô lệ của dâm dục.” 

1 An Sĩ toàn thư chép là 八萬戶蟲一時張口 (bát vạn hộ trùng nhất thời 
trương khẩu - tám vạn nhóm trùng đều đồng thời há miệng). Tất cả 
các bản thuộc Càn Long tạng, Vình Lạc bắc tạng... đều chép tương tự, 
nhưng bản thuộc Đại Chánh tạng chép là: 八十戶蟲一時張口 (bát thập 
hộ trùng nhất thời trương khẩu - tám mươi nhóm trùng đều đồng thời 
há miệng). Xét thấy chỉnh sửa này hợp lý hơn nên chúng tôi đã chỉnh 
sửa theo đó khi Việt dịch.

2 Phần này được trích tiếp từ Pháp uyển châu lâm (sách đã dẫn trên), 
thuộc quyển 21, bắt đầu từ dòng thứ 27, trang 444, tờ c. Câu chuyện 
ông Ma-nhân-đề ở trên được tiếp nối khi ông này mang cô con gái Vô 
Tỷ gả cho vua nước Câu-thiểm-di là Ưu-điền. Vua mừng lắm, hết sức 
cưng chiều. Dần dần, cô này khởi tâm ghen ghét với hoàng hậu, liền 
gièm pha xúi giục vua sai người dùng cung tên bắn vào hoàng hậu. 
Hoàng hậu vốn đã quy y học đạo với đức Phật, chứng đắc thánh quả 
Tu-đà-hoàn nên không hề khởi tâm sân hận, an nhiên chờ bắn. Nào 
ngờ bao nhiêu mũi tên bắn ra đều bay quanh bà ba vòng rồi trở về rơi 
trước mặt vua. Vua Ưu-điền kinh sợ, biết mình có lỗi, liền thân hành 
đến chỗ đức Phật cầu xin sám hối. Nhân đó, đức Phật mới thuyết dạy 
cho vua Ưu-điền những lời trong đoạn này.

3 Chín lỗ trên thân người, bao gồm 2 lỗ mắt, 2 lỗ mũi, 2 lỗ tai, 1 lỗ miệng 
và 2 lỗ đại, tiểu tiện.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

142

NỮ CĂN DƠ NHỚP

1

Trong kinh cũng dạy rằng: “Nếu chúng sanh nào 
do lửa dục bùng phát mà đêm ngày tơ tưởng chuyện 
dâm dục, phải biết đó là tình huống cực kỳ nguy cấp, 
cần phải gấp rút đối trị tâm tham dục ấy. Phương pháp 
đối trị là áp dụng việc quán xét tử cung2 của người nữ. 
Tử cung nằm phía dưới sinh tạng, phía trên thục tạng, 
có 99 lớp màng cực mỏng như bào thai con lợn chết, bên 
trong lại chứa đầy chất nước hôi hám, có hình như ruột 
ngựa, phía trên cong tròn, phía dưới hơi nhọn lại như 
hình quả lê, gắn vào âm đạo, bên trong có đến 1.900 nếp 
nhỏ li ti, giống như những đường chỉ nhỏ trên tàu lá 
chuối, có 8 vạn nhóm trùng vây quanh. Mỗi khi người 
phụ nữ uống nước vào, phân tán ra khắp 404 đường 
mạch, các nhóm trùng này được ăn vào liền nôn ra chất 
mủ hôi hám có màu như máu. Lại có giống trùng cực 
nhỏ thường thích thú dạo chơi bên trong tử cung, sinh 
sản tích tụ trong một tháng thì không còn đủ chỗ dung 
chứa, nên có chu kỳ kinh nguyệt để thải chúng ra.” 

1 Trích từ kinh Thiền bí yếu (禪秘要經). (Chú giải của soạn giả) Thật ra 
là cùng nguồn trích dẫn như câu chuyện trên, tức là lấy từ Pháp uyển 
châu lâm, thuộc quyển 67. Phần này bắt đầu từ dòng thứ 17, trang 
793, tờ b. Tuy nhiên, Pháp uyển châu lâm đã dẫn chú nhầm lẫn, vì nội 
dung này thật ra không có trong kinh Thiền bí yếu, mà nằm trong sách 
Trị thiền bệnh bí yếu pháp (治禪病祕要法), 2 quyển, do Thư Cừ 
Kinh Thanh dịch sang Hán ngữ, được xếp vào Đại Chánh tạng thuộc 
Tập 15, kinh số 620. Nội dung trích này thuộc quyển 1, bắt đầu từ 
dòng thứ 4, trang 335, tờ c.

2 Nguyên bản dùng tử tạng (子髒), là tên khác của tử cung (子宫), chỉ một 
bộ phận thuộc cơ quan sinh dục nữ, nằm giữa bàng quang và trực tràng 
có hình quả lê dốc ngược. Phần trên lồi to gọi là đáy tử cung, phần dưới 
nhỏ dài gọi là cổ tử cung. Cổ tử cung thò vào âm đạo, còn đáy tử cung 
được kết nối với một hoặc cả hai ống dẫn trứng.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

143

Lời bàn
Những người tà dâm thường ưa thích ngắm nhìn 

sắc đẹp phụ nữ. Tôi thật tiếc cho những người ấy 
không có được cái nhìn rõ ràng, chính xác. Nếu như 
có thể nhìn thật rõ ràng, chính xác, tất nhiên sẽ thấy 
được tận cùng sự ô uế nhơ nhớp, ắt không còn khởi 
tâm ham muốn nhìn ngắm nữa. 

TRƯNG DẪN KINH ĐIỂN ĐỂ SÁCH TẤN TU TẬP

1

Đức Phật bảo ngài Xá-lợi-phất:2 “Nếu như có 
người trong bốn chúng đệ tử Phật,3 mặc áo hổ thẹn, 
uống thuốc hổ thẹn, cầu được giải thoát thì nên theo 
học pháp môn này, cũng như được uống vào chất 
nước cam lộ mầu nhiệm. 

“Trước hết hãy quán tưởng rằng, hết thảy các loài 
trùng sống ở vùng phía trước tử cung cho đến bên 
trong nữ căn, cũng như trong khắp thân thể người 
nam, trong lúc giao hợp đều há miệng vểnh tai, trợn 
mắt nôn ra chất mủ tanh hôi. Trong lúc quán tưởng, 
luôn giữ hơi thở điều hòa an tĩnh, tỉnh giác theo dõi 
hơi thở ra vào, chú tâm quán chiếu mỗi mỗi hình ảnh 
1 Cũng trích từ kinh Thiền bí yếu (禪秘要經). (Chú giải của soạn giả) 

Thật ra là cùng nguồn trích dẫn như trên, tức là lấy từ Pháp uyển 
châu lâm, thuộc quyển 67. Phần này bắt đầu từ dòng thứ 15, trang 
793, tờ c. 

2 	An Sĩ toàn thư chép là: 佛告阿難 (Phật cáo A-nan - Đức Phật bảo 
ngài A-nan), nhưng sách Pháp uyển châu lâm, ở phần này chép là
佛告舍利弗 (Phật cáo Xá-lợi-phất - Đức Phật bảo ngài Xá-lợi-phất. 
Chúng tôi theo Pháp uyển châu lâm là văn bản được trích dẫn để 
chỉnh sửa lại. 

3 Bốn chúng đệ tử Phật (Tứ chúng): chỉ chung tất cả đệ tử Phật, bao 
gồm hai chúng xuất gia là tỳ-kheo và tỳ-kheo ni, hai chúng tại gia là 
ưu-bà-tắc (cư sĩ nam) và ưu-bà-di (cư-sĩ nữ).



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

144

đều rõ rệt, sáng tỏ như nhìn vào những đường chỉ 
trong lòng bàn tay. Cho đến lúc dù nhắm mắt hay mở 
mắt cũng đều có thể nhìn thấy rõ ràng tất cả thì xem 
như phép quán này được thành tựu, lửa dục tự nhiên 
dứt hẳn. Khi ấy cho dù có chư thiên, tiên nữ hiện ra 
trước mắt cũng chỉ nhìn thấy như người cùi hủi. Đối 
với thân thể của chính mình hay của người khác, cho 
đến của tất cả chúng sinh trong khắp cõi Dục giới 
này, cũng đều quán thấy như vậy.

“Nếu người nào đã uống được loại thuốc ‘quán 
tưởng’ này, đó chính là bậc đại trượng phu, là thầy 
dạy khắp hai cõi trời người, không còn bị dòng sông 
ân ái cuốn trôi phiêu dạt. Nên biết rằng những người 
như thế, tuy trong lúc còn chưa vượt ra khỏi vòng 
sinh tử luân hồi nhưng thân thể đã thơm tho tinh 
khiết như hoa ưu-bát-la, là bậc hương tượng1 mạnh 
mẽ trong cõi người, cho dù lực sĩ của Long vương hay 
vị trời Đại Tự Tại đều không bằng được.”

Lời bàn

Sau khi thành tựu phép quán tưởng này, lại tiếp 
tục áp dụng thêm 9 điều quán tưởng nữa thì tâm dâm 
dục sẽ tự nhiên nguội lạnh tiêu tan. Nội dung 9 điều 
quán tưởng bao gồm như sau:

1 Hương tượng: chỉ con voi đực đang thời kỳ sung sức nhất, có sức 
mạnh gấp 10 lần những con voi bình thường. Ở đây hàm ý người 
dập tắt được lửa dục chính là tự thắng được chính mình, có thể xem 
là người mạnh mẽ nhất, nên câu tiếp theo lại so sánh với lực sĩ của 
Long vương hay vị trời Đại Tự Tại, đều là những vị có sức dũng mãnh 
vô cùng.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

145

1. 	 Quán tưởng hình ảnh thân thể người mới chết, hình 

dung chỉ thấy toàn thân buông xuôi nằm ngửa, khí 

lạnh thấu xương.

2. 	Quán tưởng hình ảnh máu bầm, hình dung chỉ 

thấy bên dưới da thịt toàn thân đều dần dần biến 

thành chất máu bầm màu xanh đen.

3. 	Quán tưởng hình ảnh máu mủ tanh hôi, hình dung 

chỉ thấy toàn bộ lục phủ ngũ tạng đều tiêu nát, hóa 

thành chất máu mủ kinh tởm.

4. 	Quán tưởng hình ảnh chất nhầy, hình dung chỉ 

thấy từ mắt, tai, mũi, miệng trên thân thể đều nhất 

thời chảy ra chất nhầy hết sức tanh hôi. 

5. 	Quán tưởng hình ảnh các loài trùng trong thân thể, 

hình dung chỉ thấy trong toàn thân nơi nào cũng có 

các loài trùng chui rúc, hôi thối không thể nói hết.

6. 	Quán tưởng gân cốt, hình dung chỉ thấy da thịt 

trong thân thể tự nhiên tiêu tán hết, chỉ còn trơ lại 

những dây gân ràng rịt quanh bộ xương.

7. 	Quán tưởng xương cốt rã rời, hình dung chỉ thấy 

tất cả dây gân ràng rịt lại tiếp tục tiêu tán mất, chỉ 

còn lại bộ xương, dần dần rệu rã tách rời, nằm la liệt 

trên mặt đất.

8. 	Quán tưởng thân thể bị thiêu đốt, hình dung chỉ 

thấy toàn thân đều bị lửa dữ thiêu đốt, dần dần 

biến dạng thật đáng sợ rồi tiêu tan hết.

9. 	Quán tưởng xương khô, hình dung chỉ thấy thân 

thể chết rồi, nắng mưa dầu dãi còn trơ lại một bộ 

xương khô.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

146

Khi áp dụng phép quán này, hình dung thân thể 
trong tương lai chắc chắn rồi sẽ không khác với những 
hình ảnh đã quán tưởng, thử hỏi lòng dâm dục có thể 
nào không nguội lạnh được sao?

Mười tội lỗi phải chịu bởi tà dâm

1. Thường lo lắng bị người giết hại.

2. Vợ chồng không được sống hòa thuận thương yêu 

nhau.

3. Điều xấu ác tăng thêm, việc hiền thiện suy giảm.

4. Vợ con rồi sẽ trở thành mẹ góa, con côi.

5. Sản nghiệp mỗi ngày một hao tổn, tiêu tán.

6. Khi có việc xấu ác xảy ra, rất dễ bị người khác nghi 

ngờ là thủ phạm.

7. Bạn bè, người thân đều chê cười, quở trách.

8. Kết thêm nhiều oán thù với người khác.

9. Sau khi chết sẽ đọa vào địa ngục.

10. Vợ nhà không giữ được trinh tiết.

Năm phước đức của người không tà dâm

1. Được người người ngợi khen xưng tán.

2. Không phải lo sợ pháp luật trừng trị.

3. Thân được an ổn.

4. Sau khi chết sinh lên cõi trời.

5. Cuối cùng sẽ được chứng đắc đạo quả.

Người không tà dâm sẽ được 5 vị thiện thần đi 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

147

theo bảo vệ. Thứ nhất là thần Trinh khiết, thứ hai là 
thần Vô dục, thứ ba là thần Tịnh khiết, thứ tư là thần 
Vô nhiễm, thứ năm là thần Đãng địch.1 

KHÔNG XÚI GIỤC NGƯỜI 
TRONG VIỆC TRANH TỤNG

Giảng rộng

Tranh với tụng mang ý nghĩa khác biệt nhau. 
Tranh có nghĩa là chỉ dùng lời lẽ tranh biện phải trái, 
còn tụng có nghĩa là đã dùng đến đơn từ, đưa nhau 
ra trước cửa quan mà đối chất, nhờ đến sự phân xử. 
Từ xưa đến nay, người giỏi đấu đá ắt phải có lúc chết 
vì đấu đá, người ưa kiện tụng ắt phải có lúc thảm bại 
trong việc kiện tụng. Một lần sơ suất ắt gia sản phải 
khánh tận, như con thiêu thân lao đầu vào lửa, dù 
muốn hối hận cũng không còn kịp nữa. 

Cứu xét nguyên nhân kiện tụng, đại khái không 
ngoài hai việc: nếu không vì tranh giành ruộng vườn 
nhà cửa, tài sản tiền bạc, ắt phải là do đấu đá xung 
đột. Những người tranh giành tài sản, tất nhiên ai 
cũng tham tiếc tiền bạc, nhưng lại không biết rằng 
một khi đã vướng vào chuyện thưa kiện ra cửa quan, 
1 Có thể hiểu 5 vị thần này như 5 phẩm tính hiền thiện, tốt đẹp mà 

người không tà dâm sẽ nuôi dưỡng được. Trinh khiết là phẩm tính 
thủy chung trong trắng; Vô dục là phẩm tính không tham cầu, biết 
đủ; Tịnh khiết là phẩm tính thanh tịnh, trong sạch; Vô nhiễm là phẩm 
tính giữ mình không ô nhiễm; Đãng địch là phẩm tính giản dị mà cởi 
mở. Với sự bảo vệ của 5 phẩm tính này, chúng ta sẽ luôn được sống 
trong sự an lạc thân tâm. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

148

ắt không khỏi phải tiêu tốn cho đến hết sạch tiền của. 
Những người vì chuyện đấu đá xung đột, tất nhiên ai 
cũng xem trọng thể diện, nhưng lại không biết rằng 
một khi đã ra trước cửa quan, chấp nhận cho người 
khác phán xử, ắt không thể nào giữ được thể diện. 

Người thua kiện tất nhiên đã phải bươu đầu sứt trán, 
nhưng kẻ thắng kiện ắt cũng không khỏi một phen kinh 
hồn bạt vía. Đến khi tan nhà nát cửa, mới thấy hối tiếc 
sao ban đầu không nhẫn nhục dung thứ cho sự ngang 
ngược của người kia. Sao bằng trước khi sự việc xảy ra 
có thể bình tĩnh ngồi lại cùng đối phương bàn thảo đủ 
điều tình lý, cùng trao đổi tìm cách giải quyết mà không 
cần phải dựa vào sự thưa kiện?

Người có thể nhẫn nhục, khoan dung tha thứ, ấy 
chính là bậc trí; còn xúi giục người khác trong việc 
tranh tụng, ắt không phải người hiền lương. Nếu 
không vì muốn trục lợi từ sự tranh chấp giữa đôi bên, 
ắt cũng là kẻ muốn dùng việc công để báo thù riêng, 
mượn đao giết người. Đến khi gió lặng sóng yên mới 
thấy rõ dã tâm xui nguyên giục bị của kẻ kia, há lại 
chẳng lấy làm tiếc cho mình đã làm một kẻ tiểu nhân, 
tự làm thương tổn âm đức? 

Trưng dẫn sự tích

NHIỀU ĐỜI KHÔNG THƯA KIỆN

1

Đời Bắc Tống,2 có Lôi Phu là người huyện Nghi 
1 Trích từ sách Sư cổ biên (師古編). (Chú giải của soạn giả) 
2 	An Sĩ toàn thư chép là đời Đường, bị nhầm, vì Lôi Phu sống vào đời 

Bắc Tống, tiên tổ của ông là Lôi Hoành mới sống vào đời Đường.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

149

Phong thuộc tỉnh Giang Tây, bẩm tính vốn nhân từ, 
xưa nay chưa ngỗ ngược xung đột với ai. Kể từ đời 
tiên tổ của ông,1 đời đời lấy sự trung hậu mà truyền 
lại cho cháu con, tính đến đời Lôi Phu đã qua mười 
một đời chưa từng xảy ra việc thưa kiện người khác.

Về sau Lôi Phu thi đỗ Tiến sĩ, làm quan thanh 
liêm, sau lên đến chức Thái sư dạy thái tử học. Người 
người đều tin rằng đó là nhờ tổ tiên ông đã tích lũy 
nhiều điều thiện. 
Lời bàn

Nếu chưa thể rộng lòng khoan dung tha thứ cho 
người, thì trước hết cũng phải rèn luyện sự nhẫn nại. 
Nhờ kiên trì giữ được sự nhẫn nại lâu ngày, tự nhiên 
tâm tánh rộng mở, có thể trở nên khoan dung độ lượng. 

Xưa có người tên Tạ Cầu, rất ghét việc kiện tụng. 
Láng giềng lấn ranh đất của ông, có người khuyên 
ông nên kiện lên quan, Tạ Cầu cười nói: “Ông ta chỉ 
chiếm được đất, đâu có thể chiếm được trời?” Sau 
cũng chẳng thèm tranh chấp. Những kẻ tâm lượng 
nhỏ nhen làm sao hiểu nổi lời nói đó? 

SÁNG SUỐT TRÁNH ĐƯỢC TAI HỌA

2

Tại một thôn nọ, thuộc huyện Hòa Châu, tỉnh 
An Huy, có người kia nuôi đến trăm con ngỗng. Một 
hôm, ngỗng sang ăn lúa nhà hàng xóm, bị đập chết 
một lúc đến hơn năm mươi con. Vợ người nuôi ngỗng 
1 Căn cứ theo sách Nhân phả (人譜) có ghi chép lại thì tiên tổ của Lôi 

Phu chính là ông Lôi Hoành, sống vào đời nhà Đường.
2 Trích từ sách Công quá cách (功過格). (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

150

thấy thế ban đầu tức giận lắm, nhưng sau bình tâm 
nghĩ lại rằng: “Ví như mang sự việc này kiện lên quan, 
thế lực nhà mình không chắc thắng kiện; nếu muốn 
thắng kiện, ắt phải bỏ ra phí tổn rất nhiều. Hơn nữa 
chồng mình lại đang say rượu, nếu nghe biết chuyện 
này nhất định sẽ gây sự ẩu đả, tai họa khó lường hết 
được, chi bằng ta hãy nhẫn nhịn cho qua.” Liền bảo 
người nhà mang xác ngỗng giấu hết đi, không cho 
chồng biết. 

Sáng sớm hôm sau, người hàng xóm giết ngỗng 
bỗng tự nhiên lăn ra chết. Người chồng sau khi tỉnh 
rượu mới biết chuyện, liền nói với vợ: “Nếu hôm qua 
tôi sớm biết việc ngỗng bị chết, trong lúc say rượu 
chắc không khỏi sang nhà họ gây sự đánh nhau, ắt 
hôm nay phải chuốc lấy tai họa tan cửa nát nhà rồi.” 

Lời bàn

Người ta trong lúc hết sức giận dữ, nếu có thể 
lùi lại một bước để bình tâm suy nghĩ thì bảo toàn 
được thân thể, gia đình, tính mạng, cho đến tiêu trừ 
được phiền não oan gia. Xem như sự nhẫn nhịn của 
vợ người nuôi ngỗng kia, chẳng phải bảo toàn được 
rất nhiều đó sao? Ngày trước, Phạm Văn Chính Công 
từng có thơ khuyên đời rằng:

心中忿怒不如休，
何須經縣又經州？
縱然費盡千般計，
贏得貓來輸去牛。



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

151

Tâm trung phẫn nộ bất như hưu,
Hà tu kinh huyện hựu kinh châu?
Túng nhiên phí tận thiên ban kế,
Doanh đắc miêu lai thâu khứ ngưu.

Dịch nghĩa:

Trong lòng giận dữ, tốt nhất nên tự kiềm chế,
Đâu cần phải thưa kiện lên huyện, lên châu?
Ví như gộp hết trăm ngàn thứ phí tổn,
Hóa ra lấy được con mèo lại thua mất cả con trâu!

Dịch thơ:

Lửa giận bùng lên phải dập ngay,
Kiện thưa phủ, huyện có gì hay?
Ví bằng thắng kiện, bao tổn phí,
Mất cả con trâu, được lưỡi cày!

QUÝ TỬ PHẢI CHẾT YỂU

1

Hà Ứng Nguyên là thư lại ở phủ Tô Châu, sinh 
được một đứa con trai đặt tên là Thân. Năm Thân vừa 
4 tuổi, bà vú nuôi đưa về thăm nhà ông ngoại. Trên 
đường đi ngang qua núi Lăng Gia, lúc trời gần sáng 
bỗng thấy có một đoàn người ngựa đèn đuốc kéo đến. 
Khi gặp Hà Thân, họ tỏ vẻ kinh sợ tránh sang bên và 
nói: “Hà thiếu gia ở đây sao? Chúng ta nên tránh đi 
thôi.” Nói xong, tất cả đều theo đường khác mà đi. 

Bà vú nuôi về nhà kể lại sự việc, Hà Ứng Nguyên 
cho rằng đứa con này ắt sau thành người hiển quý. 

1 Trích từ sách Cảm ứng thiên (感應篇). (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

152

Nhưng rồi khi Hà Thân được 17 tuổi bỗng mù cả hai 
mắt, Ứng Nguyên buồn giận lắm, nghe nói ở Trực 
Đường có vị đạo sĩ có thể cầu triệu thần linh, bèn tìm 
đến hỏi. Thần ứng hiện cho biết: “Lẽ ra con ông thi đỗ 
khoa này, chỉ vì lúc ông làm thư lại đã nhận hối lộ của 
người ta, ngụy tạo chứng cứ hãm hại nhiều người vô 
tội phải bị tù ngục, vì thế nên trời bắt ông phải tuyệt tự. 
Đứa con này sẽ thác sanh vào nhà khác có phúc đức.”

Quả nhiên, không bao lâu sau thì Hà Thân chết. 

Lời bàn

Do đời trước từng có nhân duyên với nhau mới 
sinh ra làm con cháu. Trong số những người có nhân 
duyên, lại cũng có kẻ hiền người ngu, hết thảy đều do 
con người tự chuốc lấy mà thôi. Than ôi, chỉ vì gian 
tham ngụy tạo chứng cứ mà giết chết đi một đứa con 
có tiền đồ hiển quý rỡ ràng, thật đáng thương thay!

KHÔNG HỦY HOẠI ĐƯỜNG 
DANH LỢI CỦA NGƯỜI KHÁC

Giảng rộng

Danh là phần tiêu biểu đầy đủ cho thân phận, sự 
nghiệp của mỗi một cá nhân; lợi là nguồn tài vật giúp 
người ta có được cơm áo cũng như mọi thứ cần dùng 
trong sinh hoạt đời sống. Danh lợi của mỗi người 
đều khó khăn mới gầy dựng được, nhưng hủy hoại 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

153

đi thì rất dễ dàng nhanh chóng. Nếu có lúc muốn 
hủy hoại đường danh lợi của người khác, nên nghĩ 
lại những khó khăn vất vả mà họ đã phải trải qua để 
có thể gầy dựng được, như thế liệu có nỡ lòng hủy 
hoại đi chăng?

Như kẻ ngược gió tung tro bụi, lẽ thường sẽ tự 
làm dơ bẩn thân mình; ngửa mặt lên trời phun nước 
bọt, ắt phải rơi trở xuống dơ mặt mình; những việc 
ấy cũng đều là lẽ tất nhiên. Cho nên, phá hoại danh 
tiếng của người ắt không khỏi tự làm tổn hại phẩm 
giá nhân cách của chính mình, mà phá hoại nguồn lợi 
của người cũng chính là âm thầm làm tiêu tan phúc 
đức duyên lành của chính mình.

Trưng dẫn sự tích

VÀO TRƯỜNG THI ĐÒI NỢ CŨ

1

Vào triều Thanh, ở huyện Hợp Phì thuộc tỉnh 
An Huy có người họ Hứa, vốn là dòng dõi danh giá. 
Người anh của ông từng được bổ làm quan Học chính 
ở một tỉnh nọ, có viên học sĩ trong tỉnh ấy mang 200 
lượng bạc đến nhờ họ Hứa nói giúp với anh đề bạt 
phẩm trật cho được lên ngạch thứ ba. Ông nhận tiền, 
đồng ý sẽ nói giúp, nhưng rồi sau đó vì nhiều việc 
quá lại quên đi, chẳng nói gì về việc ấy cả. Đến khi 
sắp xếp ngạch trật, ông học sĩ này xếp tận dưới hàng 
thứ sáu. Ông ta tự thấy mình bị mất cả danh lẫn lợi 

1 Câu chuyện này những người trong trường thi đều tận mắt chứng 
kiến. (Chú giải của soạn giả) 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

154

nên uất ức quá treo cổ tự vẫn. Người vợ ông ta cũng 
đau buồn quá mà thành bệnh rồi chết. 

Đến năm Canh Ngọ thuộc niên hiệu Khang Hy,1 
họ Hứa vào trường thi, bỗng thấy viên học sĩ đã chết 
kia đứng ngay trong phòng dành cho thí sinh. Họ 
Hứa ngay lúc ấy liền hôn mê không còn biết gì nữa, 
tự đi đến lấy những sợi chỉ hồng trên bàn quan giám 
khảo, nối từng sợi một lại cho dài ra rồi buộc vào cổ 
mình, tự đến treo mình lên chỗ cửa phòng. Quanh cổ 
chỉ quấn mỗi một sợi chỉ nhỏ, nhưng hai chân vẫn rời 
lên khỏi mặt đất cả thước,2 lưỡi cũng theo đó mà lè ra 
thật dài. Quân canh lập tức bẩm báo lên quan giám 
khảo, lúc bấy giờ chính là quan Tổng hiến Truyền 
Công. Ông liền ra lệnh cho quân canh gấp rút cứu 
xuống. Khi ấy, họ Hứa bỗng trở nên cuồng loạn, nói 
lảm nhảm như ma quỉ, rồi kể rõ đầu đuôi câu chuyện 
năm trước đã nhận tiền nhưng không lo xong việc. Kể 
chuyện rồi, lại chờ khi cửa vừa mở đã hối hả chạy như 
bay về chỗ trọ. Không lâu sau, họ Hứa treo cổ tự vẫn 
trong phòng trọ. 

Lời bàn 

Một sợi chỉ nhỏ mà treo được thân người lên, 
chẳng phải là hết sức vô lý sao? Nhưng chuyện của 
họ Hứa thì chính mắt bao nhiêu người trong trường 
thi khi ấy đều nhìn thấy. Cho nên có thể thấy rằng, 
khi nghiệp quả đã chín mùi, sự báo ứng thật không 
thể dùng lý lẽ suy diễn để hiểu hết. 

1 Tức là năm 1690.
2 Thước cổ của Trung Hoa, bằng khoảng 33 cm.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

155

Lại suy cho cùng, đến lúc khởi sinh ba tai kiếp của 
giai đoạn kiếp mạt, cành lá của cây cỏ đều hóa thành 
như dao sắc nhọn, người chạm vào liền bị thương 
tích, nhưng không ai tránh khỏi được kiếp nạn đó. 
Như khi đức Thế Tôn chịu nạn giáo gỗ đâm chân, 
cây gỗ ấy chỉ dài một thước mà có thể xuyên qua hòn 
đá xanh lớn, lại đi theo đức Phật từ nơi này sang nơi 
khác, chẳng phải càng đáng tin chắc hơn sao?1

KHÔNG LÀM TAN VỠ CHUYỆN 
HÔN NHÂN CỦA NGƯỜI

Giảng rộng

Trong ý nghĩa của hai chữ hôn nhân (婚姻) thì 
người con trai thành gia thất gọi là hôn (婚), con gái 
xuất giá theo chồng gọi là nhân (姻). Chữ hôn (婚) vốn 
lấy theo nghĩa hôn (昏) là đêm tối, vì xưa kia quy định 
phần chính trong lễ này là lễ hợp cẩn chỉ được tiến 
hành khi đêm xuống, không thực hiện lúc ban ngày, 
đó là hàm ý có sự hổ thẹn. Chữ nhân (姻) thì lấy theo 
nghĩa nhân nhân (因人), tức là dựa vào người, ý nói 
người con gái một khi đã theo chồng phải hết lòng 
giữ sự hòa hợp, dựa vào chồng mà giữ theo đạo đức 
1 Chuyện này được ghi chép trong kinh Phật thuyết Hưng khởi hạnh (

佛說興起行經), được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, thuộc 
tập 4, kinh số 197, tổng cộng có hai quyển, do ngài Khương Mạnh 
Tường dịch vào đời Hậu Hán. Chuyện bắt đầu từ dòng thứ 13, trang 
168, tờ a, phần Phật thuyết mộc sang thích cước nhân duyên kinh - 
đệ lục (佛說木槍刺脚因緣經第六). 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

156

luân lý, lại cũng dựa vào chồng mà phó thác sự vinh 
nhục sướng khổ của cả một đời mình, đó là hàm ý 
người vợ luôn tùy thuộc theo chồng. 

Hôn nhân là sự kết hợp tốt đẹp giữa hai dòng họ, 
trước là kế thừa sự nghiệp của tổ tiên dòng tộc, sau là 
gầy dựng mở mang cho con cháu đời sau, hiện tại thì 
nối kết hòa hợp với thân tộc đôi bên, quả thật là một 
nhân duyên không nhỏ. 

Nói chung thì việc hôn nhân vốn được định đoạt 
từ nhân duyên kiếp trước, chẳng những là riêng bản 
thân ta không chủ động được, mà cho đến cả cha 
mẹ hai bên cũng không có khả năng chủ động quyết 
định. Nếu là do nhân duyên lành đưa đến thì những 
tâm niệm hòa hợp tốt đẹp sẽ không ngừng không 
dứt. Nếu là do nhân duyên xấu ác đưa đến thì oán 
tình độc hại sẽ còn kéo dài mãi chưa hết chưa thôi. 

Vì thế nên chuyện hôn nhân không phải dùng sức 
người mà có thể phá hoại được. Ví như người khởi 
tâm muốn phá hoại, nếu không phải kẻ nuôi lòng thù 
hận, ắt cũng là do sự ghen ghét. Bất kể là khi khởi tâm 
mà chưa phá hoại được, hay khi đã phá hoại được rồi, 
thì tội ấy cũng đều xem như đã thành. 

Cố ý phá hoại việc hôn nhân của người tất nhiên 
là không nên. Nhưng ngay cả việc gán ghép người 
khác cho thành chồng vợ với nhau cũng không thể 
không thận trọng. Ví như tuổi tác chênh lệch quá xa 
ắt không thể sống cùng nhau đến răng long đầu bạc; 
hoặc cũng không nên xem thường những yếu tố như 
sang hèn cách biệt, không môn đăng hộ đối. Cho đến 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

157

những chuyện như gia cảnh giàu nghèo, hình dung 
xấu đẹp đều không ra ngoài sự cân nhắc. 

Trưng dẫn sự tích

BIẾT LỖI SỬA LỖI

1

Quan Thị lang Tôn Hồng, khi còn trẻ có một 
người bạn cùng theo học ở trường Thái học xa nhà. 
Hai người có giao ước là khi thư nhà gửi đến thì đều 
đưa cho nhau xem. Một hôm, người bạn được thư nhà 
nhưng giấu không cho Tôn Hồng xem. Sau Tôn Hồng 
biết được, gạn hỏi, người bạn mới nói: “Trong thư 
ngẫu nhiên có chỗ không hay, sợ làm anh thối chí.” 
Tôn Hồng vẫn cố đòi xem cho kỳ được, cuối cùng 
người bạn phải đưa ra lá thư của cha mình. Trong thư 
viết rằng: “Đêm qua cha nằm mơ thấy đến một dinh 
quan, mơ màng thấy mình được xem qua sổ ghi tên 
những người thi đỗ. Trong đó thấy có tên con với Tôn 
Hồng, nhưng tên Tôn Hồng bị ghi xuống phía dưới, 
lại có hàng chữ đỏ chú rằng: ‘Ngày tháng năm ấy... đã 
viết giúp một người tên ấy... lá đơn ly hôn, do đó bị 
trời phạt, tước bỏ tên trong sổ.’” 

Tôn Hồng đọc thư tỏ vẻ hết sức ngạc nhiên, người 
bạn liền hỏi: “Có việc như thế chăng?” Tôn Hồng 
đáp: “Chuyện ấy đã lâu rồi, lúc tôi đang ở tại châu 
nọ..., có gặp hai ông bà đã lớn tuổi, đang quát mắng 
nhau, muốn ly hôn nhưng không có ai viết đơn giúp. 
Nhân đó họ nhờ tôi viết đơn, thật tôi hoàn toàn không 
có ý xấu.” Người bạn an ủi: “Chuyện mộng mị chẳng 
1 Trích từ sách Tôn Thị lang ký sự (孫侍郎記事). (Chú giải của soạn giả) 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

158

lấy gì làm đích xác, không cần phải lưu tâm. Huống 
chi tài học như anh thì lẽ nào thi lại không đỗ.”

Đến khoa thi, người bạn học ấy thi đỗ, Tôn Hồng 
quả nhiên bị đánh rớt. Từ đó mới biết giấc mộng ngày 
trước không phải hư huyễn. Thấy Tôn Hồng nhân 
việc ấy mà trong lòng không vui, người bạn liền nói: 
“Thôi anh đừng buồn nữa, đợi khi tôi về quê sẽ thay 
anh đến khuyên giải hai ông bà kia tái hợp như cũ, 
được không?” Nói rồi liền hỏi kỹ tên họ, nơi ở của hai 
ông bà kia, sau đó tìm đến tận nơi, thấy hai ông bà 
vẫn chưa hợp lại, bèn đem chuyện của Tôn Hồng kể 
hết cho hai người nghe, lại bày tiệc rượu khuyên hai 
người tái hợp như xưa. Việc thành tựu, liền gửi thư 
báo cho Tôn Hồng. Tôn Hồng hết sức cảm kích vui 
mừng. 

Về sau, Tôn Hồng được miễn kỳ thi ở tỉnh vì là 
học sinh nội trú của trường Thái học, dần dần lại được 
thăng tiến quan cao lộc hậu, nhiều lần nhậm chức ở các 
quận huyện lớn. Những nơi ông đến, khi gặp gia đình 
nào đang muốn ly hôn, ông đều cố sức hòa giải, nhờ 
đó mà bảo vệ được hạnh phúc cho rất nhiều gia đình.

Lời bàn 

Năm cuối triều Nam Tống,1 ở Lâm Xuyên có 
người họ Vương, vợ là Lương thị bị giặc Nguyên 
bắt đi, cưỡng lại mà chết. Trải qua nhiều năm, người 
chồng định tái hôn nhưng cứ luôn gặp việc trắc trở 
không thành. Một đêm mộng thấy người vợ hiện về 

1 Tức là năm 1279.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

159

nói: “Tôi đã thác sanh vào nhà ấy, nay được mười tuổi, 
bảy năm nữa sẽ làm vợ anh.” Hôm sau liền cho người 
đến tìm theo lời trong mộng, quả nhiên tìm được, bèn 
đợi sau bảy năm mang lễ vật đến xin cưới, chỉ một lần 
là được ngay. Cho nên, nhân duyên vợ chồng đâu thể 
xem nhẹ mà phá hoại? 

LY GIÁN HÔN NHÂN PHẢI CHỊU QUẢ BÁO

1

Đời nhà Thanh, niên hiệu Thuận Trị, vào năm 
Mậu Tuất2 có mở khoa thi Hội. Vào lúc điểm danh, 
bỗng phát hiện trong ống đựng bút của một thí sinh 
người ở Hiếu Liêm3 có bản thảo lá đơn ly hôn. Quan 
giám khảo xem qua giận lắm, sai dùng trượng đánh 
rồi cùm lại nhốt vào ngục, đồng thời lập tức tước bỏ 
tư cách cử nhân.4 

Về sau tìm hiểu nguyên nhân mới biết, thí sinh 
người Hiếu Liêm này vốn có một người bạn đồng học, 
có gian ý muốn cưới vợ của một người bạn khác về làm 
thiếp. Anh chàng người Hiếu Liêm liền vì người bạn 
kia nghĩ kế, trước hết đặt điều nói xấu người vợ, khiến 
anh chồng giận ghét muốn bỏ vợ. Tiếp theo nhân lúc 
vợ chồng ly gián, liền mai mối chuyện hôn sự với người 
kia, lại vì người này mà viết giúp đơn ly hôn. Nhưng rốt 
lại anh ta cũng không hiểu vì sao lại mê muội để bản 
thảo lá thư ấy vào trong ống đựng bút. 

1 Trích từ sách Khuyến trừng lục (勸懲錄). (Chú giải của soạn giả) 
2 Tức là năm 1658.
3 Thuộc huyện Thương Nam, tỉnh Chiết Giang.
4 Người đi thi Hội đều đã đỗ thi Hương, tức là cử nhân. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

160

Lời bàn

Mưu kế của anh chàng này quả là thâm độc vô 
cùng! Nên biết, trong luật trời thì phá hoại chuyện 
hôn nhân của người khác được xem là điều ác độc 
nhất. Chẳng những là sau khi đã thành vợ chồng 
không được dễ dãi nói đến chuyện ly dị, mà ngay cả 
khi chưa kết hôn, nếu sự việc đã định đoạt rồi cũng 
không được làm cho thay đổi. 

Tại quê tôi ở Côn Sơn có một gia đình vốn trước 
đây là danh gia vọng tộc, chỉ sinh được mỗi một đứa 
con gái. Từ khi lâm vào cảnh sa sút bần cùng, mọi chi 
phí sinh hoạt ăn uống trong nhà đều phải dựa vào 
sự cung cấp của một người nô bộc cũ. Trải qua nhiều 
năm tháng như vậy, người chủ lấy làm cảm kích tấm 
lòng của người nô bộc, liền mang khế ước bán thân 
của người này trước đây ra trả lại, đồng thời dùng lễ 
cung kính đối đãi như bằng hữu.

Người nô bộc ấy có một đứa con trai rất thông 
minh, tuấn tú, người chủ muốn kết làm thông gia. Nô 
bộc cố hết sức chối từ, không dám, nhưng sau người 
chủ ép quá nên đành phải nghe theo, cho hai trẻ kết 
thành vợ chồng, sống với nhau hết sức tương đắc.

Không bao lâu, cả hai vợ chồng người chủ đều qua 
đời, người nô bộc liền bảo bọc nuôi dưỡng cả con dâu. 
Qua năm sau, có người trong tộc họ của người chủ cũ 
viện cớ hai bên gia đình sang hèn cách biệt không thể 
kết thông gia, nên cố tìm đủ cách sách nhiễu không 
ngừng, cuối cùng lại kiện lên quan. Quan xử hai bên 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

161

ly dị, người nô bộc cuối cùng do việc ấy mà tan nhà 
nát cửa. Người trong tộc họ của chủ cũ lại không có 
khả năng nuôi dưỡng cô con gái, đến nỗi cuối cùng cô 
ta phải đói khổ uất ức mà chết. Cô gái ấy chết không 
bao lâu thì thác nhập vào người trong tộc họ của chủ 
cũ, kể lể hết đầu đuôi sự việc. Những kẻ đồng mưu 
trong việc này có bao nhiêu người sau đó đều mắc 
phải bệnh nặng, nối nhau mà chết cả. 

KHÔNG VÌ THÙ OÁN RIÊNG  
LÀM CHO ANH EM  

NGƯỜI KHÁC BẤT HÒA

Giảng rộng

Anh em trong một nhà, tuy hình thể phân biệt 
khác nhau, nhưng khí chất tương đồng vì cùng một 
cha mẹ sinh ra. Tuy tuổi tác khác nhau, nhưng đều do 
cha mẹ ân cần sinh dưỡng. Anh em nếu không hòa 
thuận là có tội với cha mẹ. Vì thế, nếu làm cho anh 
em người khác bất hòa, tức là khiến cho họ phải có tội 
với cha mẹ họ. 

Với anh em cùng cha khác mẹ, tuy phân dòng 
chánh thứ, nhưng với ta vẫn cùng một cha, như chân 
tay tương thuộc, nếu không hòa thuận với nhau, ấy là 
bạc đãi cốt nhục của mình. Vì thế, nếu khiến cho anh 
em cùng cha khác mẹ của người khác bất hòa, tức là 
khiến cho họ bạc đãi cốt nhục. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

162

Anh em bà con trong dòng họ, tuy phân biệt thân 
sơ, nhưng cũng đều nhờ vào âm đức tổ tông che chở 
vun bồi, nếu không hòa thuận với nhau thì rõ ràng là 
bất kính với tổ tiên. Vì thế, nếu khiến cho anh em bà 
con của người khác bất hòa, tức là khiến cho họ bất 
kính với tổ tiên. 

Cho nên phải biết rằng, việc báo thù riêng là hết 
sức nhỏ nhặt, mà cái hại về sau của sự bất hòa lại hết 
sức to lớn. Nếu người nào thực sự hiếu kính cha mẹ, 
đối xử tốt với anh em, thì mới có thể đem sự thương 
yêu anh em của mình mà suy ra để hiểu được tình 
anh em của người khác, vậy sao có thể nhẫn tâm vì 
chuyện báo thù riêng mà khiến cho người khác không 
tốt với em, bất kính với anh?

Trưng dẫn sự tích

THÀNH HOÀNG QUỞ TRÁCH

1

Vào triều Thanh, vùng Gia Định,2 có hai anh em 
nhà họ Trương, khi phân chia gia sản cha mẹ để lại, 
người anh lẽ ra phải trả cho em mười mấy lượng bạc, 
nhưng anh ta lại dựng chuyện chỉ hươu chỉ nai, cố ý 
không muốn trả. Người em nghèo, tính tình chất phác, 
không nói lại được anh, liền đến nhờ ông chú phân 
xử, vì ông là người trước kia đã đứng ra phân chia gia 
sản. Ông chú thấy người anh giàu có, có thể nhờ cậy 
được, nên quay sang bênh vực cho người anh. Người 

1 Chuyện này do chính người trong cuộc chứng kiến kể lại.
2 Ngày nay thuộc Thượng Hải.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

163

em trong lòng hết sức giận tức. Đến mùa hè năm Đinh 
Sửu niên hiệu Khang Hy1 liền viết một bản văn sớ kể 
lể hết sự tình, mang đến khấn rồi đốt ở miếu Thành 
hoàng trong làng. Đốt xong, đợi năm ngày mà không 
thấy chút cảm ứng gì, lại đốt tiếp một bản văn sớ nữa. 
Qua hôm sau, người chú bỗng lăn ra chết, người anh 
cũng chết. Rồi cuối cùng người em cũng chết luôn. 

Sau khi chết, cả ba người đều thấy mình bị dẫn đến 
miếu Thành hoàng. Thần nói: “Ba người các ngươi thật 
chưa chết, nhưng ta triệu cả ba đến đây là vì có sớ kiện, 
phải thẩm xét cho rõ sự việc.” Rồi thần hướng về người 
anh, nói: “Ngươi quả thật chưa trả mười lăm lượng bảy 
tiền cho em, sao còn mưu gian cậy thế? Phạt ngươi 30 
trượng.” Lại nói với người em: “Việc này sao không tố 
cáo với quan ở dương gian, lại xem thường kinh động 
đến âm phủ? Phạt ngươi 25 trượng.” Lại trách mắng 
người chú: “Ngươi là chú sao không phân xét công bằng, 
lại xu nịnh người giàu, khinh dễ kẻ nghèo, khiến cho hai 
cháu phải thưa kiện đến đây, phạt ngươi 10 trượng.” 

Xử việc xong, cho cả ba về. Ba người tỉnh lại, hóa 
ra đã chết hơn nửa ngày, người nào cũng than nơi bắp 
đùi đau đớn lắm, lại nhìn vào mông đều thấy thịt tím 
bầm. Cả ba người nằm liệt hơn mười ngày mới dậy nổi.

Lời bàn

Người chú họ Trương vốn không có thù riêng 
với cháu, chỉ là muốn hùa theo điều lợi mà thôi. Đâu 
biết rằng hết thảy mọi việc ở dương gian, nơi âm phủ 
1 Tức là năm 1697.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

164

đều có sổ sách ghi lại rõ ràng, không sai sót? Cho nên 
dương thế còn có chuyện oan ức, nhưng âm ty tuyệt 
không phán xử sai lầm. Trên dương thế còn có ảnh 
hưởng của tình cảm khi xét xử, nhưng âm ty chỉ theo 
đúng luật mà làm. Việc hỏi tội nơi dương thế, bất quá 
chỉ phán xét theo những việc trong đời này, nhưng 
âm ty luận tội thì cân nhắc hết thảy mọi việc trong 
nhiều đời trước. Người gặp việc oan ức, nếu hiểu rõ 
được nhân duyên đời trước ắt sự uất ức sẽ tự tiêu tan.

Tôi nhớ vào năm Nhâm Tuất,1 ở trấn Nam Tường 
cũng thuộc vùng Gia Định, trong gia đình của Lục Chấn 
Cầu phát sinh một chuyện thật hết sức ly kỳ. Cứ theo lời 
người nhà ấy thì ma quỷ cõi âm khi đi lại cũng phải có 
điệp văn,2 lại không được phép đi qua các bến sông.

Năm ấy, người cháu dâu của Lục Chấn Cầu bị 
bệnh, bỗng có một con quỷ nhập vào, tự nói ra rằng: 
“Tôi vốn là người ở huyện Vụ Nguyên, Huy Châu, ở 
bờ sông phía bắc bán trứng cá, bị một nhà buôn kia 
thiếu nợ quá nhiều không trả, mất sạch cả vốn lẫn lãi, 
do đó uất ức mà chết. Tôi chết rồi liền mang sự việc 
khiếu nại nơi âm ty. Quan âm ty nói việc này không 
có gì phải khiếu tố cả, liền đưa cho tôi xem một bản 
ghi chép, trong đó có đủ những khoản mà kiếp trước 
tôi đã nợ người kia. Tôi biết được rồi thì không còn 
giận tức nữa. Vị quan âm ty liền cấp cho tôi một điệp 
văn, bảo quay trở về nhà. Nhưng lúc đi ngang qua 
đây thì bị đứa tớ gái của ông tạt nước trúng làm dơ 
1 Tức là năm 1706.
2 Điệp văn: tờ giấy có sự xác thực của cấp thẩm quyền, dùng để đi lại 

ở những vùng nhất định, ngày nay gọi là giấy thông hành.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

165

bẩn điệp văn, nên không thể về nhà được nữa. Xin 
mau mau đền lại điệp văn cho tôi.” 

Lục Chấn Cầu nói: “Điệp văn là của cõi âm, tôi 
biết làm sao thay thế được, nên quay lại nơi đã cấp 
mà xin cấp lại mới được.” 

Quỷ nói: “Tôi đi đến đây rồi, phía trước là thành 
quách, phía sau là trạm quan canh giữ, dù muốn trở 
lại cũng không được.” 

Lục Chấn Cầu liền hỏi: “Như vậy biết phải làm 
sao?” 

Quỷ nói: “Trong vùng này có người tên họ ấy, ở 
làng ấy... có thể giúp được việc này.”

Chấn Cầu sai người đi tìm theo lời quỷ nói, quả 
nhiên có người tên ấy, ở làng ấy, liền mời đến nhà. 
Người ấy là một cụ già. Chấn Cầu đem hết sự việc kể 
cho cụ nghe, nhưng cụ già không biết cách cấp điệp 
văn, nên hướng dẫn tìm đến nhờ một đạo sĩ. Họ Lục 
liền bày lễ vật hoa quả cúng tế, rồi nhờ đạo sĩ viết 
lại điệp văn. Quỷ có được điệp văn rồi mừng lắm, 
hết sức cảm tạ, lại dặn người nhà phải nhanh chóng 
mời thầy trị bệnh cho cô cháu dâu. Lúc quỷ đã đi rồi, 
bỗng quay lại nói: “Nhà ông có hai con chó đang ngủ 
trước cửa, không ra được. Xin ông đưa tôi ra.” Lục 
Chấn Cầu liền đưa theo ra cửa, quỷ liền xuất ra đi 
mất. Người cháu dâu của Chấn Cầu sau đó dần dần 
khỏi bệnh. 

Ai dám nói là âm dương hai đường khác biệt, lý 
lẽ khác nhau?



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

166

KHÔNG VÌ LỢI NHỎ  
KHIẾN CHA CON NGƯỜI KHÁC 

THÀNH XUNG KHẮC

Giảng rộng

Đạo cha con vốn nặng hơn cả tình anh em. Anh 
em trong gia đình bất hòa xích mích là việc xấu, trái 
với đạo đức, nhưng cha con mà đối nghịch chia lìa 
nhau là dứt mất cả đạo trời. Thử hình dung ví như có 
người ngoài vì mưu lợi ích riêng mà xúi giục cho cha 
con ta chia lìa, cốt nhục xung khắc thì sao? Thương 
thay cha mẹ, ngoái nhìn con cháu mà cảm thương; 
nheo nhóc cháu con, ngưỡng vọng cha ông cùng đau 
khổ; liệu có nhẫn tâm làm thế được chăng? Lại dựa 
theo lý lẽ nào mà làm thế được?

Cho nên, các bậc hiền thánh xưa nay đều dạy rằng: 
Quý trọng cha ông của mình, nên phải biết quý trọng 
các bậc cha ông người khác; thương yêu con em của 
mình, nên phải biết thương yêu con em người khác. 
Bởi vậy, phải làm sao cho nhà nhà đều hiếu kính mẹ 
cha, nơi nơi các bậc phụ lão đều được sống lâu hưởng 
phước, thì tấm lòng hiếu dưỡng cha mẹ của riêng ta 
mới được trọn vẹn, mà tâm nguyện dạy dỗ con cái 
của riêng ta mới được an ổn. Nếu không được vậy, 
xét kỹ lại bản thân ta không khỏi trở thành kẻ bất hiếu 
với cha mẹ, thiếu trách nhiệm với con cháu. 

Nói đến sự bất hòa cũng có rất nhiều nguyên 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

167

nhân. Nếu không do lời qua tiếng lại, ắt cũng vì liên 
quan đến tiền bạc của cải; nếu không do cha mẹ trước 
sau có sự thiên vị không công bằng với con cái, ắt 
cũng vì anh em hai dòng đích thứ, sinh ra thiên lệch 
bên khinh bên trọng... Tuy nhiên, xét đến căn nguyên 
tận cùng ắt cũng không ra ngoài một chữ “lợi” trong 
lời dạy của Đế Quân. 

Sở dĩ nói là “lợi nhỏ”, không nhất thiết là chỉ những 
điều vụn vặt nhỏ nhen, mà ý muốn nói ngay cả đem 
so những thứ như nhà cửa ruộng vườn với sự bất hòa 
giữa cha con, ắt phải thấy rằng hết thảy những giá trị 
vật chất ấy đều là nhỏ nhặt. Nếu bám chấp nơi từ ngữ 
mà không hiểu được ý nghĩa sâu xa của lời văn như 
thế, e rằng không khỏi làm trái với lời răn dạy của Đế 
Quân.

Trưng dẫn sự tích

DỤ DỖ CON NGƯỜI KHÁC, QUẢ BÁO TAN NHÀ NÁT 

CỬA

1

Có một người giàu có tên là Từ Trì, ở kế bên nhà 
Từ Bát. Nhìn thấy nhà Từ Bát phòng ốc rộng lớn đẹp 
đẽ, Từ Trì liền khởi dã tâm muốn tìm phương kế để 
chiếm đoạt làm của mình. Nhưng Từ Bát hoàn toàn 
không có ý định bán nhà. Từ Trì liền lập mưu dụ dỗ 
đứa con của Từ Bát vào đường cờ bạc, dần dần đam 
mê hư hỏng, phá nát gia sản, cuối cùng khiến Từ Bát 
đành phải bán nhà cho Từ Trì. 

1 Trích từ sách Đan quế tịch (丹桂籍). (Chú giải của soạn giả) 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

168

Từ Bát trong lòng căm hận lắm, do đó mà cha con 
bất hòa. Từ Bát buồn giận mà chết. Không bao lâu 
sau, Từ Trì có ba đứa con, năm đứa cháu đều bị bệnh 
nặng. Từ Trì nằm mộng thấy ông nội hiện về nói: “Tai 
họa sắp đến rồi. Con còn nhớ không, sau khi con mua 
được nhà ít lâu thì Từ Bát chết. Ông ấy đã kiện con ở 
âm ty.” 

Từ Trì tỉnh dậy sợ lắm, liền đến cúng tế cầu đảo ở 
miếu Thành hoàng. Lúc mới vào miếu, bỗng thấy một 
người ăn mày lộ vẻ kinh ngạc lắm, liền gạn hỏi nguyên 
do. Người kia đáp rằng: “Hôm qua tôi tình cờ nằm ngủ 
trước điện thờ, thấy có một người tay cầm đơn kiện, 
nói là kiện Từ Trì dụ dỗ con ông ta hư hỏng phá hết gia 
sản. Thật không ngờ là chính ông là Từ Trì lại đến đây 
cúng tế cầu đảo, vì thế nên lấy làm kinh ngạc.” 

Từ Trì nghe vậy lại càng thêm sợ, chưa qua hết 
năm ấy thì bệnh liệt giường rồi chết. 

Lời bàn

Vì thèm muốn nhà cửa người khác mà bày mưu 
lập kế, phá hoại tình cảm cha con, khiến cho cốt nhục 
chia lìa, làm cho họ phải tan nhà nát cửa mới thôi, quả 
thật là tâm niệm hiểm độc. 

Trước đây có quan Thượng thư họ Triệu người 
Giang Hữu, nhà ở gần với một vị Tỉnh nguyên1 họ 

1 Tỉnh nguyên (省元), cũng gọi là Tỉnh khôi (魁), là một danh xưng từ 
đời Tống dùng chỉ vị Tiến sĩ đỗ đầu khoa thi do Lễ bộ tổ chức. Do 
Lễ bộ thuộc Thượng thư tỉnh (尚書省) nên người đỗ đầu gọi là Tỉnh 
nguyên.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

169

Thường. Họ Thường có khu vườn phong cảnh tuyệt 
đẹp, Triệu Thượng thư có ý muốn dùng quyền thế 
chiếm lấy. Họ Thường ngầm biết, bèn làm một bài thơ 
rồi gửi đến cho Triệu Thượng thư, kèm theo cả giấy tờ 
bằng khoán của khu vườn. Nội dung bài thơ như sau:

Mênh mông trời đất vốn có phần,
Cơ mưu xảo trá chẳng dễ phân. 
Biển dâu thay đổi nào ai biết?
Gió mát trăng thanh đã bao lần.
Vườn lan ngày cũ nay quên Tấn,
Cửa động đào hoa đón khách Tần.
Vườn kia là chủ, thân là khách,
Hỏi ngài còn được mấy lăm xuân? 

Triệu Thượng thư xem thơ rồi liền gửi trả lại giấy 
tờ bằng khoán, không dám nhận. Nếu so với Từ Trì 
có thể nói là ông này đã sớm thức tỉnh, hiểu được vấn 
đề, chuyển họa thành phúc. 

KHÔNG DỰA QUYỀN THẾ  
LÀM NHỤC KẺ HIỀN LƯƠNG

Giảng rộng

Khi đang có quyền thế, tất nhiên rất dễ trở nên 
hiển hách, nhưng rồi lại cũng rất dễ mất đi. Đang 
lúc thanh thế lẫy lừng, ắt kẻ hầu người hạ chen nhau 
trong nhà, những kẻ xu phụ nịnh hót không thiếu, 
dù có tùy tiện nói ra điều gì mọi người cũng răm rắp 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

170

nghe theo. Đến khi thất thế sa cơ, những kẻ gần gũi 
xu phụ đều quay mặt đi, những người từng chịu ơn 
giờ như kẻ thù, bấy giờ dẫu có đem hết tâm can mà 
nói, người ta cũng phớt lờ như chẳng nghe. Cùng là 
một con người ấy, nhưng lúc thì vồn vã nhiệt tình, khi 
lại lơ là lạnh nhạt, lẽ đời xưa nay vẫn thường như thế. 

Cho nên phải biết rằng, khi trong tay mình đang 
có quyền thế còn không nên ỷ vào, huống chi lại dựa 
vào quyền thế của người khác? Huống chi lại dựa vào 
đó để làm nhục kẻ hiền lương? 

Làm nhục người hiền lương là có tội, lại cậy quyền 
thế để làm nhục người hiền lương, ấy là tội chồng 
thêm tội. Người sang cả có quyền thế, kẻ giàu có cũng 
có quyền thế; người làm quan có quyền thế, những 
thư lại giúp việc quan cũng có quyền thế. Những 
quyền thế ấy tuy khác nhau, nhưng cái tâm niệm của 
người muốn dựa vào ắt là giống nhau. Khi đã nghĩ 
rằng mình có thể dựa vào quyền thế, tự nhiên liền có 
ý muốn làm nhục người khác. 

Nói đến “hiền lương” thì hiền là hiền lành nhân 
hậu, vốn là phẩm tính ngược lại của xấu ác; còn lương 
là lương thiện trong sạch, để phân biệt với sự gian 
giảo, xảo trá đáng khinh. Cả hiền và lương đều là 
những phẩm tính không nên làm nhục, thậm chí khi 
gặp người hiền lương thật không nên khởi lên ý niệm 
làm nhục. Cho nên, nếu dựa vào quyền thế để làm 
nhục người hiền lương thì tội lỗi ấy đem so với việc 
làm nhục những kẻ khác là nặng hơn rất nhiều.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

171

Trưng dẫn sự tích

MUỐN ĐƯỢC THĂNG CHỨC MÀ ÁM HẠI NGƯỜI

1

Vào thời Nam Bắc triều, đời nhà Lương, có người 
họ Hoành ở Khúc A,2 cực kỳ giàu có, thường đi Tương 
Châu buôn gỗ. Trải qua mấy năm buôn bán, có mua 
được mấy súc gỗ lớn, dài đến hơn 50 trượng, quả 
thật rất hiếm có. Bấy giờ, Lương Võ Đế3 muốn xây 
dựng chùa Hoàng Cơ phía trên lăng của Văn Hoàng 
Đế4 nên tìm mua gỗ quý. Ngay lúc ấy thì gỗ của họ 
Hoành lại đang được chở đến Nam Tân. Quan hiệu 
úy Nam Tân là Mạnh Thiếu Khanh, vì muốn triều 
đình ban chiếu đề bạt trọng dụng mình, nên nghĩ ra 
kế lập công bằng cách khám xét lục soát quần áo, đồ 
vật mang theo của họ Hoành, rồi vu cáo đó là đồ ăn 
cắp, lại nói rằng gỗ của họ Hoành lớn dài vượt quá 
quy chế xưa nay, không phải loại gỗ buôn bán nên 
tịch thu tất cả nhập vào kho, nộp lên Võ Đế để dùng 
xây chùa, còn xử họ Hoành tội chết.

Đến ngày bị hành hình, họ Hoành dặn vợ con đặt 
vào quan tài mình đầy đủ các thứ giấy vàng, bút mực. 
Họ Hoành lại bảo viết tên họ đầy đủ của Mạnh Thiếu 

1 Trích từ sách Minh tường ký (冥祥記). (Chú giải của soạn giả) 
2 Nay là huyện Đan Dương thuộc tỉnh Giang Tô.
3 Lương Võ Đế tên thật là Tiêu Diễn (蕭衍), tự Thúc Đạt (叔達), tiểu tự 

Luyện Nhi (練兒), là hoàng đế mở đầu triều Lương. Ông trị vì từ năm 
502 đến năm 549.

4 Cha của Lương Võ Đế là Tiêu Thuận Chi (蕭順之) vốn chưa từng 
làm vua, nhưng khi Lương Võ Đế lên ngôi đã truy tôn ông ta là Văn 
Hoàng Đế.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

172

Khanh lên hàng chục mảnh giấy rồi nuốt cả vào bụng.

Họ Hoành bị xử chết chưa quá một tháng thì 
Thiếu Khanh bỗng nhiên nhìn thấy ông ta hiện đến 
đòi mạng. Ban đầu còn chống cự trốn tránh, sau chỉ 
thấy luôn miệng cầu xin tha mạng, cuối cùng thổ 
huyết mà chết. Tất cả những người có liên quan chính 
yếu đến vụ án như quan cai ngục, quan văn thảo án, 
người tâm phúc của Thiếu Khanh... chỉ trong mấy 
tháng đều theo nhau bỏ mạng. Chùa Hoàng Cơ xây 
dựng vừa xong bỗng tự nhiên phát hỏa cháy rụi, ngay 
cả những phần gỗ chôn dưới đất cũng hóa thành tro, 
không còn lại gì cả.

Lời bàn

Thật đáng buồn thay! Phước đức của chúng sinh 
thời suy mạt dần dần giảm thiểu, sản vật trong tự 
nhiên cũng ngày càng kém cỏi hơn. Từ đời nhà Lương 
đến nay,1 bất quá cũng chỉ hơn ngàn năm, thế mà nay 
thử vào tận núi sâu rừng già cố tìm một cây gỗ chừng 
hơn 20 trượng đã không thể được, huống chi những 
cây đại thọ cao đến hơn 50 trượng? Nói chung, con 
người càng nghèo khổ thì cây rừng càng nhanh chóng 
bị chặt phá nghiêm trọng, huống chi lại thêm yếu tố 
đất đai ngày càng bạc màu, kém độ màu mỡ hơn. 
Trong khoảng đời Tùy Đường trở về trước, bông lúa 
phần nhiều đều dài hơn một thước,2 rau quả đều có 
vị ngon ngọt, hoa cỏ đều tỏa ngát hương thơm, nhưng 

1 Tức là tính đến thời đại của tiên sinh Chu An Sĩ (1656-1739).
2 Thước cổ, tức khoảng 33 cm.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

173

đến nay thì mọi thứ đều dần dần kém đi không được 
như xưa. Than ôi! Những lý lẽ sự kiện rõ ràng như 
thế, chỉ tiếc là vẫn còn rất nhiều người không nhận 
biết, xin nói ra đây để nhắc nhở, họa may có người tin 
nhận được chăng?

BẮT CHÓ LÀM CHỨNG

1

Liễu Thăng, tự Bình Chi, người làng Mão Kim, 
bất tài nhưng chẳng biết do đâu lạm nhận được một 
chức quan nhỏ, ỷ thế hiếp người bất chấp đạo lý, bản 
tính lại tham lam ác độc, chỉ tìm mọi cách để kiếm cho 
được nhiều tiền, dù đối với người thân cũng không 
chút lưu tình. Huyện lệnh vùng ấy là Ân Thuật Khánh 
cũng tham lam ác độc, cả hai cùng cấu kết với nhau 
làm đủ việc xấu ác, kiếm được tiền thì chia chác cùng 
nhau. Những người bị bọn chúng làm hại, ai ai cũng 
đau đớn than khóc, khấn vái tố cáo lên thần linh. 

Chưa được nửa năm thì Liễu Thăng bỗng bất 
ngờ ngã lăn ra chết thảm. Vào lúc chết, mắt tai mũi 
miệng đều chảy máu tươi. Chỉ mấy hôm sau, Ân 
Thuật Khánh cũng bệnh nặng rồi chết. Trong khi chờ 
nhập liệm, thân thể bỗng hóa đầy giòi bọ. Cùng ngày, 
người nô bộc già của Liễu Thăng với con chó trong 
nhà cũng lăn ra chết. Qua một đêm, người nô bộc già 
bất chợt ngồi dậy, nói với vợ: “Tôi đi đến âm phủ rồi, 
nhìn thấy Diêm vương ngồi trên điện, có quan binh 
đứng chầu, hiệu lệnh rất nghiêm, dưới thềm thấy áp 
giải hai người đến, chính là ông chủ với Ân Thuật 

1 Trích từ sách Công quá cách (功過格). (Chú giải của soạn giả) 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

174

Khánh, đều bị đánh khảo bằng roi vọt dữ dội lắm, 
đến nỗi tôi không nỡ nhìn. Diêm vương lại sai mang 
đến đưa cho tôi một mảnh giấy, trong đó ghi số tiền 
trước đây tôi đã thay ông chủ đi nhận của người ta, 
còn con chó đen vốn thường theo tôi mỗi lần đi nhận 
tiền, nên cho bắt cả tôi và con chó đến để làm chứng. 
Chốc lát sau, trên điện có tiếng hô: ‘Liễu Thăng, Ân 
Thuật Khánh, đày cả vào địa ngục, tội này mãi mãi 
không được ân xá.’ Diêm vương lại đặc biệt tha tôi trở 
về dương gian, là có ý muốn tôi kể lại mọi việc cho 
người đời được biết.” 

Lời bàn

Họ Ân cầm quyền huyện lệnh, gieo rắc tội ác khắp 
nơi, tàn hại muôn người, huống chi lại thêm họ Liễu 
dưới tay, giúp kẻ tàn độc làm chuyện bạo ngược? Quả 
báo vào địa ngục tất nhiên không thể nào tránh được. 

CHỊU NHỤC MÀ CHẾT

1

Khâu Mạnh Hoa là người trấn Giác Trực ở Côn Sơn, 
có đứa cháu gọi bằng cậu tên là Trâu Thọ, thường gây 
chuyện bất hòa trong nhà với ông. Khâu Mạnh Hoa 
nói: “Thằng này phải dùng phép quan mà trị, hoặc bắt 
nó phải chịu nhục thì mới biết hối lỗi.”

Nghĩ vậy rồi liền sai con trai là Thánh Thời cầm danh 
thiếp của ông đến đưa cho quan phủ, cậy can thiệp vào. 
Quan phủ sai người cùng đi với Thánh Thời, bắt Triệu 
Thọ đến trước công đường, phạt dùng trượng đánh.

1 Chuyện này do Đàm công thuật lại chi tiết. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

175

Trâu Thọ với Thánh Thời là anh em cô cậu, nay 
thấy Thánh Thời dựa quyền thế cửa quan làm nhục 
mình nên căm hận lắm, đến nỗi sau đó phát bệnh 
cuồng điên, rồi cuối cùng tự treo cổ chết. 

Trải qua ba năm, Thánh Thời ngã bệnh, dùng đủ 
trăm thứ thuốc thang cũng chẳng thấy công hiệu gì. 
Một hôm bỗng nhiên bị Trâu Thọ nhập vào xác, kể rõ 
lại chuyện cũ, lại nói là muốn dùng dao đâm Thánh 
Thời. Cha mẹ vội đến xem, liền thấy phía dưới cạnh 
sườn quả thật có vết thương như dao đâm. 

Khâu Mạnh Hoa liền dùng lời an ủi Trâu Thọ 
rằng: “Cháu đã chết rồi, không thể sống lại nữa, hay 
để cậu mợ lập đàn sám hối cầu siêu cho cháu.” 

Hồn Trâu Thọ nói: “Chuyện đã đưa đến Đông 
Nhạc, cháu cũng không làm gì được nữa. Ngay hôm 
nay sẽ tra hỏi, tất nhiên anh ta phải cùng đi với cháu 
đến đó thôi.” 

Quả nhiên, chưa qua hết ngày hôm đó thì Thánh 
Thời đã chết. 

Lời bàn

Thánh Thời chết vào ngày 23 tháng 8 năm Bính 
Tý thuộc niên hiệu Khang Hy triều Thanh.1 Về sau tôi 
có tìm gặp những bạn bè thân hữu của anh ta để gạn 
hỏi chi tiết, họ đều kể lại không khác với lời kể của 
Đàm công trên đây. 

1 Tức là năm 1696.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

176

KHÔNG Ỷ GIÀU SANG KHINH RẺ 
NGƯỜI CÙNG KHỐN

Giảng rộng

Giàu sang phú quý hay nghèo khổ khốn cùng đều 
có nhân duyên, tuy có sự khác biệt chẳng giống nhau, 
nhưng thảy đều là do những gì tự thân mỗi người đã 
làm trong đời trước. Nhưng xét theo cảnh ngộ trong 
hiện tại thì sự khổ vui của kẻ nghèo người giàu rõ ràng 
là cách biệt nhau một trời một vực. 

Người được sống cảnh giàu sang phú quý nên 
thường giữ tâm trung hậu, thường lo nghĩ đề phòng 
những lúc nguy cấp, luôn kính cẩn giữ mình thận 
trọng theo đạo lý, làm việc gì cũng phải biết thương 
tưởng nghĩ đến những người nghèo khổ cùng khốn, 
như vậy mới có thể tăng thêm phúc đức của chính 
mình. 

Ngược lại, nếu thấy người lâm vào hoàn cảnh khốn 
cùng không có khả năng tự bảo vệ, dễ dàng khinh bạc, 
liền nhân đó mà đè nén áp bức, xua đuổi, làm nhục hay 
ngược đãi, hoặc dùng mưu mô gian xảo để bắt phải làm 
theo ý mình, hoặc dùng cách cho vay nặng lãi để bóc lột, 
ắt phải chịu quả báo về sau thế nào có thể dễ dàng biết 
được, không cần phải nói.

Nên biết, tiền tài sản nghiệp đều là những thứ đến 
đi không nhất định, ngày nay vườn hoang vắng vẻ, 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

177

năm sau đã thành chốn lầu ca nhộn nhịp, nên có ai 
dám chắc rằng kẻ giàu sang không có lúc trở thành 
trắng tay cùng khốn? Chi bằng sớm biết giữ theo điều 
nhân hậu, chẳng phải tốt hơn nhiều sao? Người giàu 
sang phú quý vốn luôn muốn được giữ mãi cảnh giàu 
sang phú quý, chỉ tiếc là thường ngược lại cứ gieo nhân 
cùng khốn. Tai họa ấy vốn xuất phát từ chỗ không biết 
đến nhân quả, quên đi tự tánh xưa nay của chính mình. 

Kinh Thí dụ1 dạy rằng: “Người có trí nghĩ đến tiền 
tài vật chất, biết là không thể giữ lâu. Ví như một ngôi 
nhà bị cháy, người sáng suốt rõ biết sức tàn phá của lửa, 
nên từ khi lửa chưa bốc lên đã kịp gấp rút mang hết tài 
sản ra khỏi nhà. Vì thế, tuy nhà bị cháy rụi nhưng tài 
sản được bảo toàn trọn vẹn, sau đó xây dựng lại nhà 
cửa, mở mang cơ nghiệp. Người có trí gieo trồng phúc 
đức, siêng tu bố thí cũng giống như vậy...2 Người ngu 
si khi thấy nhà cháy chỉ biết tham tiếc ngôi nhà, loay 
hoay tìm cách cứu lửa, không lường biết được sức tàn 
phá của lửa, nên chẳng những nhà đã không cứu được, 
mà tài sản cũng không còn gì. Người tham lam keo lận 
không biết tu hạnh bố thí cũng giống như vậy...” 

Cho nên biết rằng, không khinh rẻ người cùng 
khốn cũng chính là khéo biết giữ gìn sự giàu có của 
chính mình. 

1 Thật ra đoạn này trích nguyên văn từ Chúng Kinh tuyển tạp thí dụ (
眾經撰雜譬喻), được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc 
tập 4, kinh số 208, tổng cộng có hai quyển, do ngài Đạo Lược tuyển 
soạn, ngài Cưu-ma-la-thập dịch vào đời Dao Tần. Đoạn trích này bắt 
đầu từ dòng thứ 10, trang 531, tờ b, thuộc quyển 1.

2 Chỗ này soạn giả có lược bỏ một đoạn văn kinh.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

178

Trưng dẫn sự việc

KHÔNG CHÈN ÉP NGƯỜI NGHÈO

1

Huyện Ma Thành thuộc tỉnh Hồ Bắc có một vị 
quan nọ, tích lũy tài sản được cả ngàn lượng bạc, 
chuẩn bị để chuộc lại ruộng đất đã bán trước đó 20 
năm. 

Đứa con trai trong nhà vừa được 12 tuổi, biết 
chuyện ấy liền thưa hỏi cha: “Những người mua ruộng 
của nhà mình trước đây, tổng cộng có bao nhiêu gia 
đình?” Người cha nói: “Khoảng hơn hai mươi nhà.” 
Đứa con lại hỏi: “Các nhà ấy mua ruộng của mình rồi, 
sửa sang gầy dựng tốn kém hết bao nhiêu?” Người 
cha liền tính hết các loại phí tổn rồi cho con biết. 

Khi ấy, đứa con mới khoan thai nói: “Như vậy, nếu 
mình chuộc lại theo giá bán trước kia thì các gia đình ấy 
đều phải chịu thiệt thòi nhiều lắm.2 Ví như nhà mình 
có chuộc lại được ruộng, ắt cũng bị thương tổn âm đức. 
Huống chi nhà mình có tiền thì lo gì không có ruộng, 
đâu cần phải tranh lấy số ruộng đang nuôi sống hơn 
hai mươi gia đình ấy? Hơn nữa, các nhà nghèo ấy mua 
được ruộng rất khó khăn, còn nhà mình muốn mua 
ruộng lại dễ dàng. Ví như họ nhận lại tiền của mình 
theo giá trước đây, nay đi mua ruộng thì chỉ còn được 

1 Trích từ sách Cảm ứng thiên chú chứng (感應篇註證). (Chú giải của 
soạn giả) 

2 Theo đây mà suy luận thì có thể biết là trong khế ước mua bán trước 
đây hẳn có điều khoản thỏa thuận là người bán ruộng sau này có 
thể chuộc lại theo giá đã bán. Cũng chính vì thế nên vị quan này mới 
chuẩn bị tiền bạc để chuộc lại.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

179

phân nửa diện tích, chưa nói đến việc nhà nghèo khổ 
cầm được tiền vào tay thì đâu dễ không bị hao hụt ít 
nhiều?” 

Người cha suy nghĩ hồi lâu rồi nói: “Những gì con 
nói rất hợp lý, nhưng có 18 mẫu ruộng gần phần mộ 
ông bà thì nhất định phải chuộc lại để dùng vào việc 
cúng tế và tảo mộ, ngoài ra thôi không chuộc nữa.” 

Đứa con lại nói: “Nếu nhất định phải thế thì nên 
theo giá hiện nay mà mua, không nhất thiết phải nói 
là chuộc lại.” 

Người cha làm theo lời con. Do đó, những người 
có ruộng hết sức cảm kích ân huệ ấy, thường đến 
miếu thờ Mãnh Tướng trong làng để cầu thần gia hộ 
cho ân nhân.

Khi người con ấy được 18 tuổi, thi cử liên tiếp đỗ 
đạt nên được đề bạt làm đến chức Thái thú Nghiêm 
Châu. Một hôm, anh đang cưỡi ngựa qua cầu thì con 
ngựa bỗng trở chứng lồng lên nhảy vọt xuống sông. 
Ngay lúc nguy cấp ấy, bỗng thấy vị Mãnh Tướng 
hiện ra trên không trung, đưa tay đỡ lấy anh, đặt ngồi 
xuống ngay ngắn bên thành cầu. Khi ấy mới biết việc 
người dân lâu nay cầu khấn cho anh quả thật có cảm 
ứng. Về sau, người con ấy sống thọ đến hơn 80 tuổi. 

Lời bàn 

Theo khế ước mà chuộc lại ruộng là hoàn toàn 
đúng lý chính đáng, lại có vẻ như không gây tổn hại 
cho người khác. Nhưng một đứa trẻ mới chừng ấy 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

180

tuổi mà có thể suy xét thấy được những điều tiềm ẩn 
bên trong sự việc, thật đáng được cả thần và người 
kính trọng, được dồi dào phước đức và tuổi thọ. 

KHƠI DẬY LÒNG TRẮC ẨN

1

Mai công là người ở Tương Châu, thuộc tỉnh Hồ 
Nam, trước đây từng làm huyện lệnh Cố An. Một 
hôm, có viên quan nội giám mang đến biếu Mai công 
cái giò lợn, nhờ đòi giúp một món nợ. Mai công cho 
nấu chín giò lợn, mời quan nội giám đến cùng uống 
rượu rồi cho gọi người thiếu nợ kia đến trách mắng. 
Người kia biện bạch rằng bởi nhà nghèo khổ quá. Mai 
công quát: “Thiếu nợ người quyền quý lại dám đem 
cảnh nghèo ra để khất sao? Phải trả ngay hôm nay, 
nếu chậm trễ ta phạt trượng đến chết.” 

Người thiếu nợ khóc mà lui ra, quan nội giám có 
vẻ hơi động lòng trắc ẩn, Mai công liền gọi người kia 
lại, buồn bã nói: “Thật lòng ta cũng biết anh nghèo 
lắm, nhưng đành vậy chứ không còn cách nào khác. 
Thôi anh về gấp rút bán vợ bán con đi, rồi đem tiền 
đến đây trả cho quan. Chỉ có điều, ta thân làm quan 
phụ mẫu, như cha mẹ của dân, thật không nỡ khiến 
gia đình anh phải cốt nhục ly tán, thôi ta chậm cho 
anh một ngày, anh về vĩnh biệt vợ con đi, xem như 
trong kiếp này không còn được gặp nhau nữa.” 

Mai công nói đến đây thì người thiếu nợ đau lòng 
quá khóc rống lên. Mai công cũng khóc, quan nội 

1 Trích từ sách Công quá cách (功過格). (Chú giải của soạn giả)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

181

giám cũng bật khóc, liền thôi không đòi nợ nữa, sau 
lại hủy luôn giấy nợ. 

Về sau Mai công làm quan đến chức Thị lang, 
đường công danh càng thêm vinh hiển. 

Lời bàn

Mai công không uốn mình làm theo như ý muốn 
nhờ vả của quan nội giám, nhưng cũng không làm 
tổn thương tình cảm với ông ta, lại có thể khiến cho 
một tấm lòng tham lam âm thầm đổi thay chuyển 
hóa, chìa khóa cốt yếu để làm được tất cả những điều 
đó chính là ở chỗ khơi dậy lòng trắc ẩn trong lương 
tri con người. 

THÂN CẬN NGƯỜI HIỀN THIỆN, 
 XA LÁNH KẺ XẤU ÁC

Giảng rộng

Đế Quân dạy rằng: “Gặp người hiền thiện phải thân 
cận, gần gũi, vì có thể giúp ta tăng thêm đức tốt của tâm, 
hạnh lành của thân. Gặp người xấu ác phải xa lánh ngay, 
vì chỉ trong chớp mắt có thể mang đến cho ta tai họa khôn 
lường.” Người hiền thiện với kẻ xấu ác, hai đường tốt 
xấu phân chia rõ ràng; bàn về khí vị thì khác nào như 
cỏ huân thơm ngát với cỏ du hôi hám; bàn về phẩm 
loại thì giống như chim phụng cao quý với chim cú 
đáng ghét. Cho nên mới nói rằng: “Gần mực thì đen, gần 
đèn thì sáng.” Đó là lý lẽ rất tự nhiên.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

182

Thân cận, gần gũi người hiền thiện thì đức hạnh 
cao quý trong sáng của họ sẽ có tác dụng hun đúc, 
vun bồi cho bản thân ta. Xa lánh, tránh né kẻ xấu ác 
thì những tai ương do kẻ ấy gây ra sẽ không dựa vào 
đâu để có sự dây dưa liên hệ mà gây họa cho ta. Từ 
hàng thiên tử cho đến dân thường, từ xưa nay ai cũng 
xem việc gần người hiền, xa kẻ ác là quan trọng thiết 
yếu bậc nhất. Ấy là vì qua suy xét luôn thấy rằng 
những tác động, ảnh hưởng của hoàn cảnh chung 
quanh thường âm thầm làm thay đổi tính nết, tình 
cảm con người. 

Người hiền thiện không phải lúc nào cũng làm 
việc thiện, nhưng trong mọi lúc suy nghĩ, nói năng, 
hành động, nếu nhận ra điều xấu ác thì lập tức xa 
lìa. Người xấu ác không phải lúc nào cũng làm việc 
ác, nhưng trong mọi lúc nói suy nghĩ, nói năng, hành 
động, nếu nhận ra điều thiện liền tự nhiên tránh đi. 

Lấy ví dụ như tôi muốn làm một việc thiện, giúp 
một người nghèo, cứu một sinh mạng, người hiền 
thiện nếu thấy biết như vậy ắt tìm mọi cách tán thành, 
hỗ trợ, vì cho rằng việc làm ấy chắc chắn sẽ có phước 
lành, nhưng người xấu ác thấy vậy lại sẽ tìm đủ cách 
ngăn trở, vì cho đó là chuyện viển vông vô ích.

Người khuyên răn đã tận tâm hết lời răn nhắc, có lẽ 
nào người được nghe lại không hết sức nỗ lực làm theo? 
Theo chỗ tôi biết, có rất nhiều người nhờ hoàn cảnh 
chung quanh tốt đẹp mà được thay đổi tốt hơn. Bà mẹ 
của Mạnh tử vì dạy con mà dời nhà đến ba lần, vì sợ con 
học quen theo chuyện xấu ác. Bậc thánh hiền còn như 
thế, huống chi những kẻ tầm thường? 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

183

Mà cũng không chỉ riêng trong loài người, cho đến 
muôn loài cũng đều như vậy. Thuở xưa, ở nước Hoa 
Thị có một con voi trắng, sức mạnh có thể tiêu diệt kẻ 
thù địch. Khi người trong nước phạm tội chết, vua liền 
ra lệnh bỏ vào chuồng cho voi đạp chết. Về sau, chuồng 
voi bị cháy nên người ta chuyển nó về nơi ở mới, gần 
một ngôi chùa. Voi được nghe vị tỳ-kheo trong chùa 
tụng kinh Pháp cú, đến câu “Làm thiện được sinh cõi 
trời, làm ác phải xuống địa ngục” thì lộ vẻ kinh sợ, 
dường như có chỗ nhận hiểu. Từ đó khi người ta mang 
tội nhân đến thì voi không đạp chết nữa, chỉ đưa vòi 
ngửi, thè lưỡi liếm mà thôi. Vua biết chuyện ấy, liền 
đưa voi đến ở gần lò mổ. Voi thường ngày nhìn thấy 
cảnh giết hại, tâm xấu ác lại hừng hực bốc lên như xưa. 

Cho nên, ảnh hưởng của những điều thấy nghe 
chẳng phải là quan trọng lắm sao? Gặp được người 
hiền thiện, chẳng những là tự thân mình nên thân cận 
gần gũi, mà còn phải khuyên dạy con em mình cũng 
nên thân cận gần gũi. Lại không chỉ khuyên dạy con em 
mình thân cận gần gũi, mà đối với tất cả những người 
thân thiết hoặc quen biết, mỗi khi có dịp trò chuyện 
đều nên khuyên họ thân cận gần gũi người hiền thiện 
ấy. Ngược lại, nếu thấy kẻ xấu ác, chẳng những tự 
mình phải tránh né, xa lánh, mà còn phải khuyên con 
em mình xa lánh. Lại không chỉ khuyên dạy con em 
mình xa lánh, mà đối với tất cả những người thân thiết 
hoặc quen biết, nếu có dịp nói ra một lời trung thực thì 
đều nên khuyên họ phải tránh xa kẻ ấy.

Vì sao vậy? Vì hai đường thiện ác không theo 
cùng hướng, không thể cùng đi. Nếu không được 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

184

thân cận gần gũi người quân tử, ắt sẽ phải gần gũi 
kẻ tiểu nhân. Người hiền thiện rất dễ bị lôi cuốn vào 
đường xấu ác, nhưng người xấu ác lại rất khó chuyển 
hóa đi theo đường thiện. 

Tôi thường thấy những người dân quê xóm nhỏ 
suốt ngày tụ tập, nói năng bừa bãi; có kẻ thì rượu chè 
say sưa hung hãn, dẫn đến chỗ tan nhà nát cửa, thân 
mạng cũng không còn; có kẻ thì ưa dùng sức mạnh, 
gây gổ đấu đá, lại cũng dẫn đến tan nhà mất mạng; lại 
có kẻ đắm chìm trong cờ bạc, mê say gái làng chơi, lại 
cũng tan nhà nát cửa, thân mạng không còn. Xét kỹ 
những việc tự rước tai ương, gây bao họa hại như thế, 
nguyên nhân ban đầu cũng chỉ khởi sinh bất quá là 
từ vài ba tên đồng lòng hợp ý, trong một lúc cao hứng 
làm ra những việc xấu ác, rồi những người khác dần 
dần bắt chước làm theo, hoàn toàn không ngờ được là 
tai họa về sau lại có thể nặng nề ghê gớm đến như thế. 
Ví như có thể đem tấm lòng nhiệt thành thân cận gần 
gũi những kẻ vô loại ấy mà đổi thành thân cận gần 
gũi người hiền thiện; có thể sử dụng những tiền bạc 
tổn phí để kết giao với đám đầu trâu mặt ngựa ấy để 
kết giao với những bậc quân tử đức hạnh cao thượng, 
thì hẳn là đã có thể tu tập được thiện nghiệp, vun bồi 
thêm đức hạnh, chuyển họa thành phúc, mà sự lợi lạc 
dài lâu cũng không chỉ dừng lại ở đó. 

Vì đâu nên nỗi rơi vào những tình trạng không lối 
thoát như trên? Ấy là bởi cha mẹ, vợ con đều là những 
người thân thích thương yêu nhất của họ, nhưng đã 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

185

không thận trọng trong việc giữ gìn bảo vệ, để cho họ 
gần gũi tiếp xúc với đám vô loại hư hỏng, thật đau 
xót đáng thương thay! Để việc đã xảy ra rồi mới hối 
tiếc, sao bằng hết sức thận trọng xa lánh ngay từ đầu?

Trưng dẫn sự tích

MƯỜI LẦN MANG LỄ CẦU HỌC

1

Đời Bắc Tống có người tên Mã Thân, tự là Thời 
Trung, tuổi còn trẻ đã đỗ tiến sĩ. Trong khoảng niên 
hiệu Sùng Ninh đời Tống Huy Tông,2 quan Thượng 
thư Tả thừa là Phạm Trí Hư cấm hẳn việc truyền bá 
học thuật Nguyên Hữu.3 Những người thuộc Tân 
đảng của Phạm Trí Hư được bổ nhiệm làm quan học 
sứ các nơi, luôn tra xét gắt gao chuyện này. Những 
nhà Nho uyên bác theo học với họ Trình4 đều sợ mà 
giải tán cả. 

Bấy giờ, Mã Thân được bộ Lại bổ nhiệm về làm 

1 Xem trong Bản truyện (本傳). (Chú giải của soạn giả)
2 Tức là từ năm 1102 đến năm 1106.
3 Theo Tống sử, phần Huy Tông - Bản kỷ, thì Nguyên Hữu là niên hiệu 

đời Tống Triết Tông, học thuyết của Tam Tô (Tô Tuân, Tô Thức và Tô 
Triệt) và Nhị Trình (Trình Hạo và Trình Di) được phái Cựu đảng lúc bấy 
giờ phát triển mạnh, nên người đời gọi là học thuật Nguyên Hữu. Do 
có sự công kích lẫn nhau giữa Cựu đảng và Tân đảng, nên sang đời 
Tống Huy Tông, Tân đảng nắm được ưu thế liền cấm chỉ việc lưu hành 
học thuật Nguyên Hữu. 

4 Trình Hạo sinh năm 1032, mất năm 1085. Trình Di sinh năm 1033 mất 
năm 1107. Vì thế, tuy nguyên tác không nói rõ nhưng có thể biết là 
trong khoảng niên hiệu Sùng Ninh (1102 - 1106) thì chỉ có Trình Di 
còn sống, còn Trình Hạo đã qua đời trước đó.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

186

quan Pháp tào1 ở Tây kinh,2 lập tức đến xin theo học, 
nhưng Trình tiên sinh sợ làm liên lụy đến Mã Thân nên 
dứt khoát từ chối. Mã Thân kiên trì mười lần mang lễ 
vật đến, lễ lạy ngày càng cung kính hơn, lại nói: “Nếu 
Thân này được nghe đạo thì chết cũng không hối tiếc, 
huống hồ chưa hẳn đã phải chết.” 

Từ đó kiên trì lui tới tham học với Trình tiên sinh 
đến ba năm, bất kể khi nào vừa rảnh được việc công, 
dù gặp mưa gió cũng không ngần ngại, đều tìm đến 
chỗ Tiên sinh để học. Bạn đồng liêu có nhiều lời chê bai 
công kích, Mã Thân đều gác ngoài tai không quan tâm 
đến. Nhờ đó học hỏi được ở Trình tiên sinh rất nhiều.

Lời bàn

Thời bấy giờ có nhiều học thuyết khác nhau, tranh 
luận không thôi khiến người ta thường sinh tâm nghi 
hoặc. Bạn đồng liêu đều lo sợ ông gây họa liên lụy 
đến họ, Mã Thân liền có ý muốn bỏ quan chức để 
theo học với Trình tiên sinh. Người biết chuyện đều 
thán phục ngợi khen ông là người có chí khí mạnh 
mẽ trong việc cầu học, tương lai chắc chắn đức hạnh 
cũng như sự nghiệp đều sẽ nhờ đó mà phát triển. 

GẶP VIỆC ÁC KHÔNG THÈM SO ĐO

3

1 Pháp tào là một chức quan phụ trách mọi việc liên quan đến pháp 
luật, tức là quan tư pháp.

2 Tức Lạc Dương. Hai anh em Trình Hạo và Trình Di vốn là người Lạc 
Dương.

3 Chuyện này do Lâu Đông Đường Tốn Hoa đích thân kể lại. (Chú 
giải của soạn giả) 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

187

Huyện Thái Thương, tỉnh Giang Tô, có quan Hàn 
lâm Học sĩ là Vương Hiến Doãn, tên húy là Cát Vũ. 
Vào mùa thu năm Nhâm Tý thuộc niên hiệu Khang 
Hy,1 Hiến Doãn vừa thi đỗ Cử nhân, vượt đường 
xa trở về nhà, đi trong đêm gần đến cổng làng thì 
bỗng gặp một gã say rượu giữ lại, quát hỏi: “Mày là 
thằng nào?” Lại cầm dao muốn chém xuống. Hiến 
Doãn nghiêm mặt nói: “Ta họ Vương, vừa thi đỗ Cử 
nhân khoa này.” Gã say rượu liền nói: “Ta chính là 
đang muốn giết tên họ Vương vừa đỗ Cử nhân.” Nói 
rồi lập tức ra sức tấn công, may nhờ khi ấy có nhiều 
người trong làng kịp đến ngăn cản.

Hiến Doãn về nhà cũng không kể lại chuyện này với 
ai cả. Sáng hôm sau, gã say tỉnh rượu, nghe người khác 
kể lại chuyện đêm qua thì kinh hồn hoảng vía, tin chắc 
việc này thế nào cũng đến tai quan phủ, sẽ bị trừng phạt 
nặng nề theo pháp luật. Gã ta liền nhờ một số người 
làng cùng đưa đến trước cửa nhà Hiến Doãn xin nhận 
tội. Tiên sinh đóng cửa không tiếp, nói rằng đêm qua 
mình cũng không bị thương tổn gì. Gã kia chẳng biết 
nói sao, hoang mang thất vọng ra về. 

Lời bàn

Người có đức hạnh ắt có thể khoan dung tha thứ, 
vì sự tu tập hàm dưỡng đã đạt đến mức tinh thuần tốt 
đẹp. Người có phúc lớn mới có thể nhẫn nhịn, vì có 
tấm lòng rộng mở bao dung. Thử hình dung Vương 
Hiến Doãn khi ấy là một người tuổi trẻ vừa đắc chí, 

1 Tức là năm 1672.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

188

bỗng gặp phải một tên bạo ngược tấn công vào lúc 
đêm tối trên đường về nhà, thế mà chẳng những 
không thèm tính toán so đo với hắn, cho đến cũng 
không cần kể lại việc này với người trong gia đình, 
như thế thì đâu chỉ là thấy kẻ xấu ác liền tránh xa, 
mà là thậm chí trong lòng không khởi lên cái ý niệm 
tránh xa đó nữa. 

CHẾT VÌ BẠN ÁC

1

Trấn Phủ Lý ở Côn Sơn có người tên Mã Kế, tự 
thị mình giỏi võ nghệ, lắm công phu, liền kết nghĩa 
huynh đệ với mấy tên nữa, cùng tụ tập suốt ngày 
nhậu nhẹt gây sự. Gần đó có một nhà buôn rất giàu, 
có hai đứa con cũng sai lầm gia nhập vào bọn Mã Kế.

Một hôm, Mã Kế thấy có người khách buôn tên 
Chung Thông đến trấn này thu tiền, nhiều đến mấy 
trăm lượng bạc, có ý muốn cướp lấy, liền rủ hết bọn 
đồng đảng cùng đi, trong số đó thì hai đứa con nhà 
buôn kia cũng đi theo nhưng không biết chuyện gì cả. 
Bọn chúng đợi thuyền vừa qua gò Liên Hoa liền đuổi 
theo, giữ thuyền lại rồi cướp sạch hết tiền của. 

Khi người khách buôn Chung Thông vừa lên được 
trên bờ liền to tiếng hô hoán, gọi mọi người bắt cướp. 
Dân làng sống gần bờ sông nghe tiếng gọi cùng kéo 
đến, bốn phía cùng vây đuổi, lại vừa lúc gặp thuyền 
tuần tra bắt cướp trên sông vừa đi ngang, cùng hợp sức 
đuổi bắt không sót tên nào cả.

1 Chuyện này người ở Côn Sơn quê tôi đều biết. (Chú giải của soạn 
giả) 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

189

Bọn Mã Kế sau đó đều lần lượt chết trong lao 
ngục, còn lại mấy tên Trần Quý, Cố Tổ, Chu Nhị thì 
bị mang ra chém bêu đầu răn chúng vào tháng 7 niên 
hiệu Khang Hy thứ 11.1 Hai đứa con của nhà buôn 
kia rơi vào cảnh tình ngay lý gian, không biện bạch gì 
được, cuối cùng bị xử tội tử hình.

Lời bàn

Lại có một người được người khác tặng cho chiếc 
áo, không ngờ đó là đồ ăn trộm. Sau bị người mất 
áo bắt đưa lên quan, cuối cùng phải chết trong ngục. 
Cho nên, nhìn thấy những kẻ xấu ác phải biết kinh sợ 
mà tránh xa đi. 

KHÔNG TRUYỀN RỘNG ĐIỀU 
ÁC, THƯỜNG TÁN DƯƠNG ĐIỀU 

THIỆN

Giảng rộng

Kẻ gian hiểm luôn đem hết sức lực của mình ra 
mà ngày đêm cố làm việc ác, đó là thực chất của cái 
ác. Làm việc ác rồi thì phải tìm mọi cách giấu giếm 
che đậy, chỉ sợ người khác biết được, đó là tiếng tăm 
của cái ác. Những việc xấu ác nếu như không ẩn giấu 
đi thì thế gian này ắt sẽ nối nhau truyền rộng, nhiều 
đến mức không còn chỗ để dung chứa.

1 Tức là năm 1672.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

190

Các bậc hiền triết ngày xưa dạy rằng: “Nghe nói 
đến lỗi lầm của người khác như nghe tên họ cha mẹ 
mình, chỉ có thể nghe nhưng miệng không được lặp 
lại.” Thật vĩ đại thay! Quả đúng là luận thuyết của bậc 
quân tử nhân hậu. Những kẻ tầm thường nhỏ nhen 
thường rất thích nghe nói lỗi của người khác, lại quen 
thói rêu rao truyền rộng đến nhiều người khác nữa, 
luôn nói rằng đó là những điều hết sức chắc chắn, xác 
thực, thậm chí còn tô điểm vẽ vời thêm, khiến cho 
người khác phải tán hoại thanh danh. Những kẻ ấy 
nếu như không gặp tai họa ngay trước mắt do người 
trừng phạt hoặc bị luật trời tru diệt trong chốn âm ty 
thì quả là hiếm thấy! 

Những điều xấu ác tinh tế nhỏ nhặt tất nhiên 
không được truyền rộng, mà điều xấu ác trong việc 
lớn lao lại càng không được truyền rộng. Những điều 
xấu ác ở nam giới cũng không được truyền rộng, mà 
những xấu ác nơi người phụ nữ lại càng không được 
truyền rộng. Những điều xấu ác của tự thân mình thì 
tất nhiên không thể truyền rộng, mà những xấu ác của 
tổ tiên dòng họ lại càng không thể truyền rộng. Nói 
chung, tiếng tăm lan truyền của những điều xấu ác 
càng lớn lao, thì công đức của việc không truyền rộng 
lại càng lớn lao. Những kẻ không lưu tâm đến việc gìn 
giữ không truyền rộng việc xấu ác, thảy đều không có 
được cái phúc của sự không truyền rộng việc ác.

Khổng tử khi luận về những lợi ích của niềm vui 
có dạy: “Vui nói đến việc thiện của người khác.” “Nói 
đến” có nghĩa là truyền rộng cho người khác biết, tức 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

191

là tán dương việc thiện ấy. Con người thật khó nói ra 
được điều thiện, khó làm được việc thiện. Nếu thấy 
được một điều hiền thiện đức hạnh, ta nên ngợi khen 
truyền rộng ra, ắt là người làm được việc thiện ấy sẽ 
càng tinh tấn hơn trong việc làm thiện, như vậy tức là 
ta đã cùng làm việc thiện với người. 

Cho nên, việc thiện ở bậc thánh hiền ắt có thể thúc 
đẩy, phát triển phong tục tốt đẹp; việc thiện ở trong 
xóm làng ắt có thể cảnh tỉnh cải hóa kẻ ương ngạnh 
ngu si. Chỗ cốt yếu để có thể đạt được kết quả như 
vậy chính là nhờ có sự ngợi khen xưng tán, không để 
tâm thiện của người khác bị che lấp quên lãng không 
ai biết đến. 

“Điều thiện” trong lời dạy của Đế Quân có ý nghĩa 
rất rộng, bao gồm từ lời nói đến việc làm, dù nhỏ nhặt 
hay lớn lao, cho đến hết thảy những điều mắt thấy tai 
nghe khắp chốn xa gần, từ xưa đến nay.

Việc “tán dương” cũng mang ý nghĩa rất rộng, bao 
gồm cả việc dùng lời nói hay giấy bút để ngợi khen tán 
thán điều thiện; hoặc khuyến khích người khác ngợi 
khen tán thán điều thiện; hoặc tự mình làm, hoặc dạy 
bảo người khác làm việc ngợi khen tán thán điều thiện.

Trưng dẫn sự tích
KHẨU NGHIỆP ĐỜI TRƯỚC

1

1 Trích từ kinh Phát giác tịnh tâm (發覺淨心經). (Chú giải của soạn giả) 
Kinh này được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 12, 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

192

Khi đức Phật đang thuyết pháp tại tinh xá Kỳ Hoàn, 
có 60 vị Bồ Tát vừa mới phát tâm Bồ-đề, cùng tìm đến 
chỗ Phật, đảnh lễ năm vóc sát đất,1 rồi nước mắt tuôn 
như mưa, mỗi người đều muốn thưa hỏi về nghiệp 
duyên đời trước của mình. 

Đức Phật dạy: “Vào thời đức Phật Câu-lưu-tôn2 
ra đời, tất cả các ông đều xuất gia học đạo, nhưng 
không bao lâu thì tâm đạo dần dần thối thất. Thời bấy 
giờ có một vị thí chủ đức tin sâu vững, hết sức cung 
kính cúng dường hai vị pháp sư. Khi ấy, các ông lại 
sinh tâm ganh tỵ, liền đến chỗ vị thí chủ kia mà nói lỗi 
của hai pháp sư, khiến người thí chủ kia dần dần khởi 
tâm khinh dễ, xem thường hai vị pháp sư, tự dứt mất 
căn lành. Do nhân duyên xấu ác đó mà các ông đều 
đã bị đọa vào đủ bốn loại địa ngục,3 trải qua hàng 

kinh số 327, tổng cộng có hai quyển, do ngài Xà-na-quật-đa dịch vào 
đời Tùy. Tuy nhiên, đoạn trích này thật ra là được trích lại từ sách Pháp 
uyển châu lâm (sách đã dẫn) quyển 58, bắt đầu từ dòng thứ 27, trang 
726, tờ b, mở đầu bằng câu: 如發覺淨心經云 - Như Phát giác tịnh tâm 
kinh vân (Như trong kinh Phát giác tịnh tâm có nói rằng). Như vậy, An 
Sĩ toàn thư đã căn cứ câu này để dẫn chú chứ không trích trực tiếp 
từ kinh văn. Chúng tôi cũng đã tham khảo Kinh văn trong Phát giác 
tịnh tâm kinh, quyển 1, bắt đầu từ dòng thứ 10, trang 43, tờ c, và thấy 
kinh văn trình bày chi tiết hơn nhưng nội dung đại lược không khác 
biệt nhiều. 

1 Năm vóc chỉ năm phần của thân thể, tức là đầu và hai khuỷu tay, hai 
đầu gối. Người lễ lạy hết sức cung kính thì năm vóc đều mọp xuống 
sát đất (五體投地 - ngũ thể đầu địa).

2 Tức là vị Phật đầu tiên trong số 1.000 vị Phật của Hiền kiếp.
3 Theo Kinh văn thì bốn loại địa ngục mà các vị này đã từng trải qua là: 

1. Địa ngục A-tỳ, nơi tội nhân bị hành hạ không lúc nào gián đoạn nên 
gọi là vô gián; 2. Địa ngục Đẳng hoạt, nơi tội nhân không thể chết, tuy 
bị hành hạ quá mức khổ sở nhưng một khi vừa chết đi sẽ lập tức sống 
lại để tiếp tục chịu tội, do đó mà gọi là đẳng hoạt; 3. Địa ngục Hắc 
thằng, nơi tội nhân bị buộc bằng những dây xích màu đen, rồi bị băm 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

193

vạn năm, sau đó mới được sinh làm người, nhưng 
trong 500 kiếp thường phải chịu cảnh mù lòa, ngu si 
không trí tuệ, bị người khác khinh miệt. Trong tương 
lai, các ông sau khi chết rồi, vào khoảng 500 năm mà 
Chánh pháp suy diệt, lại sẽ phải sinh ra ở những cõi 
nước xấu ác đầy dẫy những người xấu ác, làm người 
hèn kém hạ tiện ở đó, thường bị người khác phỉ báng, 
tự mình quên mất bản tâm. Trải qua hết 500 năm ấy 
rồi mới dứt trừ được hết thảy nghiệp chướng, được 
sinh về cõi nước của đức Phật A-di-đà ở thế giới Cực 
Lạc, được đức Phật A-di-đà thọ ký cho việc về sau 
chứng quả Bồ-đề.”

Lời bàn

Các tội lỗi như hủy báng Tam bảo, bác bỏ nhân 
quả, giết cha, giết mẹ, giết A-la-hán, đều thuộc về tội 
nặng nhất, đó là vì những tội này làm dứt mất căn 
lành, che lấp trí tuệ của người khác. 

Người thế tục khi thấy kẻ khác thiết trai cúng 
dường chư Tăng Ni, nói ra những lời ngăn cản, thường 
là có hai nguyên do: Một là bẩm tính cay nghiệt, chỉ 
biết lấy việc chê trách chế nhạo người khác mà cho 
là giỏi giang, tài cán; hai là mê muội không biết có 
chuyện kiếp trước đời sau, nên không biết rằng ngôi 
Tam bảo là ruộng phước lớn của thế gian. 

vằm, cưa xẻ thân thể ra thành nhiều mảnh; 4. Địa ngục Tiêu nhiệt, nơi 
tội nhân bị lửa sinh ra từ chính thân thể của mình thiêu đốt nóng bức 
khổ sở vô cùng. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

194

DƯ BÁO CỦA KHẨU NGHIỆP

1

Ở nước Kế Tân2 có vị A-la-hán tên là Ly Việt, vào 
trong núi sâu tu tập thiền định. Một hôm, có kẻ mất 
trâu đi tìm, theo dấu vết mà đến chỗ đó. Gặp lúc ngài 
Ly Việt đang nấu cỏ để nhuộm y, bỗng tấm y biến thành 
da trâu, nước nhuộm biến thành máu trâu, cỏ nấu biến 
thành thịt trâu, bình bát đang ôm biến thành đầu trâu. 
Người chủ mất trâu thấy vậy liền bắt ngài đưa lên quan 
địa phương, tống giam vào ngục, ở trong ngục 12 năm 
phải lo việc nuôi ngựa và dọn phân ngựa. 

Khi nghiệp duyên sắp hết, đệ tử của ngài Ly Việt 
từ xa dùng thần nhãn nhìn thấy thầy mình bị giam 
trong ngục ở nước Kế Tân,3 liền đến nói với vua nước 
ấy. Vua nghe xong nói rằng, trong ngục nếu có vị tăng 
nào xin ra khỏi ngục. Ngài Ly Việt vừa nghe thì râu 

1 Trích từ kinh Tạp bảo tạng (雜寶藏經). (Chú giải của soạn giả) Kinh này 
được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 4, kinh số 203, 
tổng cộng có 10 quyển, do các ngài Kiết-ca-dạ và Đàm Diệu cùng dịch 
từ Phạn văn sang Hán văn vào đời Nguyên Ngụy. Câu chuyện này bắt 
đầu từ dòng thứ nhất, trang 457, tờ b, thuộc quyển 2. Tuy nhiên, thật ra 
An Sĩ toàn thư đã không trích trực tiếp từ đây, mà trích lại từ sách Pháp 
uyển châu lâm (sách đã dẫn), quyển 57, bắt đầu từ dòng thứ 26, trang 
718, tờ a, mở đầu bằng câu: 又雜寶藏經云 - Hựu Tạp bảo tạng kinh 
vân (Lại như trong kinh Tạp bảo tạng có nói rằng.)

2 Một quốc gia thời cổ thuộc miền tây bắc Ấn Độ, nay thuộc vùng 
Kashmir.

3 Phần trích này có lược bỏ một đoạn, theo kinh văn thì ngài Ly Việt có 
đến 500 người đệ tử chứng quả A-la-hán, nhưng trong suốt thời gian 
trước đó họ sử dụng thần nhãn để tìm kiếm ngài mà đều không thể 
thấy được. Đó là do nghiệp duyên che chướng mà thành, khiến ngài 
phải chịu đủ quả báo xấu trong 12 năm. Chỉ đến khi nghiệp duyên sắp 
hết họ mới có thể nhìn thấy được ngài.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

195

tóc tự rụng, toàn thân bay vọt lên giữa hư không, hiện 
đủ 18 phép biến hóa.1 Đức vua nhìn thấy lấy làm xấu 
hổ, quỳ xin sám hối tội đã giam cầm A-la-hán. 

Ngài Ly Việt liền dạy rằng: “Vua không có tội, đó 
là do nghiệp duyên đời trước của ta. Trong đời quá 
khứ, ta có lần bị mất trâu, nhân đó mà nghi ngờ vu 
oan cho một vị A-la-hán, mắng chửi vị ấy suốt một 
ngày đêm. Do tội ấy mà đã phải đọa vào ba đường ác, 
gánh chịu vô số khổ não. Đến nay tai ương vẫn còn 
chưa dứt, nên tuy đã chứng quả A-la-hán mà vẫn bị 
vu oan, báng bổ.” 

Lời bàn

A-la-hán là bậc tu hành đã dứt được sự tái sinh, 
thoát khỏi luân hồi, vậy mà vẫn không thoát được dư 
báo của nghiệp, đó là vì kẻ oan gia đối nghịch của 
họ vẫn còn đó. Tuy nhiên, cần phải biết rằng nghiệp 
quả mà vị A-la-hán lãnh chịu hoàn toàn không giống 
với nghiệp quả mà người đời lãnh chịu. Cũng như đồ 
đựng thức ăn của chư thiên tuy giống nhau, nhưng 
thức ăn có sự tinh khiết hay thô xấu khác nhau. Lại 
cũng giống như voi, ngựa với thỏ, ba con thú cùng 
1 	Đoạn này do lược bỏ kinh văn nên thành hơi tối nghĩa. Theo kinh văn 

thì vua sai người vào ngục để thả ngài Ly Việt ra, nhưng họ không thể 
tìm được ngài, vì khi ấy ngài không mang hình tướng của một vị tăng 
mà là một người chăn ngựa quần áo rách rưới, để râu tóc dài. Những 
người này liền báo lại với đức vua như vậy. Vua không biết phải làm 
sao. Vị đệ tử của ngài Ly Việt liền nói: “Chỉ cần bệ hạ nói ra lời phóng 
thích, thầy tôi tự khắc có thể ra khỏi ngục.” Vua nghe lời liền ở tại 
cung điện lên tiếng nói: “Trong ngục nếu có vị tỳ-kheo nào, xin tùy ý 
ra khỏi ngục.” Ngay khi ấy, ngài Ly Việt liền hóa hình trở lại thành một 
vị tăng A-la-hán trang nghiêm, từ trong ngục bay ra bên ngoài, hóa 
thân lên hư không, hiện đủ 18 phép thần biến.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

196

bơi qua một dòng sông, nhưng cảm nhận của mỗi con 
về độ sâu của dòng sông đều khác nhau. Vì thế nên 
không thể luận giải sự việc theo cùng một cách như 
nhau được. 

QUẢ BÁO CỦA LỜI NÓI THÊU DỆT

1

Huyện Nghi Hưng thuộc tỉnh Giang Tô có người 
tên Phan Thư Thăng, tên húy là Tông Lạc, vào mùa 
thu năm Giáp Tý trong khoảng niên hiệu Khang Hy,2 
một hôm nằm mộng thấy mình đi đến điện Quan Đế, 
gặp lúc đang chuẩn bị phát quyển thi. Khi xướng tên 
vị thủ khoa, người bên cạnh liền đá nhẹ vào chân ông, 
đến tên người đỗ thứ hai thì chính là tên ông, rồi đến 
người đỗ thứ ba, thứ năm... đều không thấy ai đến. 
Lại thấy trên tường treo một tấm bảng vàng, ghi tên 
người đỗ thủ khoa có hai chữ “Vi Tiếp” nhưng không 
thấy ghi họ gì. Trong chốc lát bỗng thấy có một người 
mặt đỏ cầm mũ khôi nguyên đến đội lên đầu mình. 

Phan Thư Thăng tỉnh dậy lấy làm ngờ vực lắm. 
Đến lúc niêm yết bảng, quả nhiên Phan Thư Thăng 
đỗ thủ khoa đúng như trong mộng. Nhân đó Thư 
Thăng liền thử dò hỏi xem có ai là người mang tên 
“Vi Tiếp”. Không bao lâu sau liền tìm ra được người 
ấy chính tên là Phó Lộc Dã, người huyện Lâu ở Giang 
Tô, liền tìm đến thăm viếng. Nhân đó mới biết họ Phó 
là người vốn nổi tiếng giỏi văn chương từ lâu, quan 

1 Chuyện này do Trầm Vĩnh Tư kể lại. (Chú giải của soạn giả)
2 Tức là năm 1684.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

197

chủ khảo đã định chấm đỗ đầu. Qua hai trường thi, 
họ Phó đều đứng đầu, kết quả chấm bài hết sức tốt 
đẹp, nhưng không biết sao đến trường thi thứ ba thì 
quyển thi của họ Phó bị thất lạc không tìm thấy, vì thế 
mà bị đánh rớt.

Họ Phó vốn có tài ăn nói, bình sinh vẫn thường 
nhiều lời thêu dệt hoa mỹ, lại thích nói những chuyện 
khiếm khuyết của người khác, nên phải chịu quả báo 
như thế. Sau khi yết bảng rồi, quan chủ khảo vì yêu 
thích văn chương của họ Phó nên có đặc biệt cho mời 
đến gặp mặt. 

Từ đó về sau, họ Phó ôm hận trong lòng ấm ức 
không nguôi, chẳng bao lâu thành bệnh cổ trướng 
mà chết. 

Lời bàn 

Khẩu nghiệp của những người viết văn chỉ riêng 
có việc nói thêu dệt là thường gặp nhất. Những tâm 
sự đau lòng của người khác, họ lại có thể bóp méo 
thành chuyện thị phi đàm tiếu, khiến người truyền 
nói càng thích thú bao nhiêu thì nạn nhân càng đớn 
đau ôm hận sâu xa bấy nhiêu. Thường thấy những 
nhà văn có tài trí nhưng lại nghèo cùng khốn khổ, vất 
vả khó nhọc, thậm chí cuộc sống không bằng được 
hạng bình dân buôn gánh bán bưng, không kiếm nổi 
miếng cơm manh áo cho đầy đủ. Thực trạng ấy há có 
thể lại không do nhân duyên từ đời trước? Nếu có thể 
nuôi dưỡng tâm nhân hậu, thường ôm lòng lo nghĩ 
đến việc tán dương điều thiện, không truyền rộng 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

198

điều ác, thì bốn nghiệp xấu của miệng1 dù không 
muốn giảm bớt cũng tự nhiên được giảm bớt.

MIỆNG NÓI ĐÚNG THẬT THÌ 
LÒNG KHÔNG ĐƯỢC NGHĨ 

QUẤY

Giảng rộng

Miệng là cửa ngõ vào ra của thân. Thức ăn đưa 
vào miệng, nhờ đó nuôi dưỡng thân xác. Lời nói phát 
ra từ miệng, nhờ đó biểu đạt những gì nuôi dưỡng 
trong tâm ý. Lời nói ra phải phù hợp với những gì 
suy nghĩ trong lòng, thì mới có thể khiến cho người 
khác phân biệt đúng sai, phải trái. Nếu không được 
như vậy, ắt chỉ là hạng xảo trá, gian ngụy khó lường. 
Kẻ chuyên dùng cơ mưu xảo trá với người, lời nói còn 
chưa lập được chút công đức gì thì trước đó đã tạo ra 
biết bao lầm lỗi. Người đời thất bại do lời nói quả thật 
không ít. 

Miệng không thể suy xét, chỉ tâm mới có khả 
năng suy xét. Miệng do tâm sai khiến, nên nói ra 
lời dối trá là miệng, nhưng chủ ý nói ra lời dối trá 
để lừa gạt người khác lại chính là tâm. Con người 
khi giao tiếp mà trong lòng ngoài miệng chẳng được 
như nhau thì không phải lỗi của miệng, mà chính 
1 Bốn nghiệp xấu của miệng bao gồm: 1. Nói dối, 2. Nói thêu dệt, 3. 

Nói hai lưỡi, 4. Nói lời độc ác.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

199

tại tâm. Chỉ cần giữ tâm trong sáng minh bạch thì 
lời nói tự nhiên sẽ không còn gian xảo trí trá. Người 
quân tử muốn tu sửa tự thân cần phải thấy được đâu 
là nguyên nhân căn bản.

Trưng dẫn sự tích

THỀ ĐỘC PHẢI CHỊU QUẢ BÁO TÀN KHỐC

1

Vào thời đức Phật còn tại thế, có vị tỳ-kheo ni tên 
là Vi Diệu, sau khi chứng đắc quả A-la-hán liền tự nói 
ra với ni chúng những quả báo thiện ác của chính mình 
trong đời trước.

Tỳ-kheo-ni Vi Diệu kể lại rằng: “Vào đời quá khứ, 
ta từng làm vợ của một vị trưởng giả rất giàu có. Ông 
này chưa có con nối dõi, nhân có người tiểu thiếp sinh 
được đứa con trai nên ta ghen tị mà lén lút giết chết đứa 
trẻ. Người thiếp ấy oán hận lắm, mắng nhiếc rất nhiều 
câu khó nghe. Khi ấy ta liền tự phát lời thề độc rằng: 
‘Nếu quả thật tôi giết con của cô thì sau này chồng tôi 
sẽ bị rắn cắn, con tôi sinh ra sẽ bị nước cuốn trôi, bị sói 
ăn thịt, tự tôi sẽ ăn thịt con mình, thân tôi sẽ bị chôn 
sống, cha mẹ người nhà đều sẽ bị lửa lớn thiêu chết.’ 

1 Trích từ kinh Hiền ngu nhân duyên (賢愚因緣經). (Chú giải của soạn 

giả) Kinh này có tên là Hiền ngu kinh (賢愚經) được đưa vào Đại Chánh 
tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 4, kinh số 202, tổng cộng có 13 quyển, 
do nhóm của ngài Huệ Giác dịch vào đời Nguyên Ngụy. Tuy nhiên, An 
Sĩ toàn thư đã không trích dẫn trực tiếp từ kinh này mà trích lại từ sách 
Pháp uyển châu lâm (sách đã dẫn), quyển 58, bắt đầu từ dòng thứ 16, 
trang 725, tờ a, mở đầu bằng câu: 又賢愚經云 - Hựu Hiền ngu kinh vân 
(Lại trong kinh Hiền ngu có nói rằng). 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

200

“Do nghiệp ác đó, sau khi chết ta bị đọa vào địa 
ngục chịu vô số những khổ não đau đớn. Sau khi chịu 
tội ở địa ngục xong, trong đời này ta được sinh làm con 
gái một vị Phạm chí.1 Khi ấy, ta mang thai sắp đến ngày 
sinh nở, liền cùng chồng đi về nhà cha mẹ. Giữa đường 
chợt đau bụng sắp sinh, phải dừng lại sinh trong đêm 
dưới một gốc cây, bỗng có con rắn độc cắn chết chồng 
ta. Ta đau buồn khóc lóc, đợi trời vừa sáng thì tay dắt 
đứa con lớn, tay bồng đứa con nhỏ, gạt nước mắt mà 
tiếp tục lên đường. Phía trước bỗng gặp một con sông 
chắn ngang, không có thuyền bè qua lại, ta liền để đứa 
con lớn ở bờ sông bên này, bế đứa con nhỏ bơi qua 
sông trước, đặt con trên bờ rồi mới quay lại đón đứa 
con lớn. Con ta nhìn thấy mẹ thì từ bờ sông chạy ngay 
ra, không ngờ liền bị nước cuốn trôi đi mất. Ta không 
cứu được đứa con lớn, quay lại chỗ đứa con nhỏ thì nó 
đã bị sói ăn thịt mất rồi, chỉ thấy máu thịt còn lênh láng 
nơi ấy. Đau buồn thống thiết vì cốt nhục chia lìa, ruột 
gan ta như đứt đoạn, chết đi sống lại.

“Ta tiếp tục đi về nhà thì gặp một vị Phạm chí là 
người quen thân với cha mẹ ta, liền kể hết những nỗi 
khổ của mình rồi hỏi thăm sức khỏe cha mẹ. Vị ấy liền 
nói: ‘Cách đây mấy hôm nhà bị cháy, hai ông bà cùng 
tất cả người nhà đều chết cả.’ Nhân đó, ông liền đưa ta 
về nhà, nuôi dưỡng như con gái.2 

1 Phạm chí là danh xưng chỉ một người Bà-la-môn phát tâm tu tập giữ 
hạnh thanh tịnh để cầu sinh về cõi trời Phạm thiên.

2 Căn cứ các dòng thứ 13 và 14, trang 725, tờ b của quyển 58, sách 
Pháp uyển châu lâm để bổ sung chi tiết này. An Sĩ toàn thư lược bỏ 
nên làm cho tình tiết câu chuyện ở đây không liền mạch.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

201

Về sau ta lại tái hôn với một người khác, mang 
thai đến ngày sinh nở thì vừa gặp lúc chồng ta đi 
uống rượu về, không ai mở cửa nên tự phá cửa vào. 
Đang lúc say rượu điên cuồng, chồng ta liền trói ta lại 
rồi đánh đập tàn độc, lại nấu thịt đứa con mới sinh 
bắt ta phải ăn. Ta quá sợ phải cố nuốt vào một miếng, 
đau xé tâm can. Sau việc đó, ta bỏ chồng trốn chạy đi 
thật xa. Đến nước Ba-la-nại, dừng nghỉ dưới gốc cây 
thì gặp một người vừa chết vợ, liền cùng ông ta kết 
làm vợ chồng. Vừa được mấy hôm, người chồng này 
bỗng lăn ra chết. Theo luật của nước ấy, nếu vợ chồng 
vẫn còn đang sống với nhau thì khi chồng chết, vợ 
phải bị chôn theo. Thế là ta bị chôn sống theo chồng. 
May thay lúc đó có một bọn trộm cắp kéo đến đào 
mộ để lấy của cải, ta nhờ đó mà được cứu ra còn sống. 

“Khi ấy ta tự suy nghĩ, không biết mình đời trước 
đã tạo tội gì mà chỉ trong một thời gian ngắn đã phải 
liên tục gặp những tai họa khủng khiếp đến như thế. 
Khi nghe biết đức Phật Thích-ca đang ở nơi tinh xá Kỳ 
Hoàn, ta liền tìm đến chỗ Phật, cầu xin được xuất gia. Vì 
trong quá khứ ta đã có lần cúng dường thức ăn cho một 
vị Phật Bích-chi, lại nhân đó có phát nguyện tu hành, 
nên nhờ nhân duyên ấy mà đời này được gặp Phật, cuối 
cùng tu tập chứng đắc quả A-la-hán.”

Lời bàn

Thật bi thảm lắm thay, chỉ trong một thời gian 
ngắn mà liên tiếp gặp những tai họa lạ kỳ như thế! Lại 
cũng vui thích lắm thay, được gặp Phật, xuất gia, cuối 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

202

cùng chứng đắc quả A-la-hán! Nghiệp quả bi thảm ấy 
chính là vì miệng nói ra không đúng như trong lòng 
nghĩ, phát lời thề độc để mong người khác nghĩ mình 
là ngay thẳng. Còn quả lành vui thích ấy là nhờ cúng 
dường thức ăn cho Phật Bích-chi lại phát nguyện cầu 
đạo xuất thế. Cho nên nói rằng: “Họa phúc đều do 
chính mình tạo ra đó thôi.” 

MÙ MỘT MẮT CHO ĐÚNG LỜI THỀ

1

Tống Khâm Tông2 bị giặc Kim bắt lên phương 
bắc. Không lâu sau, hai nước ký kết hòa ước, Khâm 
Tông bị giữ lại. Hoàng thái hậu Hiển Nhân3 sắp về 
nam, vua cầm tay khóc mà nói: “Nếu con được về 
nam, chỉ mong được phong làm chủ cung Thái Ất là 
đủ rồi, chẳng dám cầu gì hơn.”4 Thái hậu liền thề với 
vua: “Nếu ta về rồi mà sau này không đón con thì 
mắt ta sẽ bị mù.” 

Đến khi thái hậu về cung rồi, Tống Cao Tông5 lại 
hoàn toàn không có ý tìm cách đón Khâm Tông về 

1 Trích từ sách Tống giám (宋鑒). (Chú giải của soạn giả) 
2 Tống Khâm Tông là hoàng đế cuối cùng của triều Bắc Tống, bị quân 

Kim bắt trong chiến tranh cùng với vua cha là Tống Huy Tông, về sau 
cả hai vua đều chết trong lúc vẫn còn bị quân Kim cầm giữ.

3 Nguyên tác ghi là hoàng hậu, nhưng là hoàng hậu của Tống Huy 
Tông, mẹ của Tống Khâm Tông nên phải hiểu là hoàng thái hậu.

4 Vua Khâm Tông nói câu này có ý nhắn gửi với vua mới là Tống Cao 
Tông, em trai ông, rằng ông không có ý giành lại ngôi vua. Tuy nhiên, 
đây vẫn có thể là nguyên nhân khiến Tống Cao Tông bỏ mặc ông ở 
phương bắc mà không tìm cách đón về.

5 Tống Cao Tông là hoàng đế đầu tiên của triều Nam Tống, do Bắc 
Tống đã thất bại trong chiến tranh với quân Kim nên cuối cùng phải 
dời đô về phía nam. Ông là em thứ chín của Tống Khâm Tông.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

203

cung. Thái hậu buồn lòng nhưng lại lặng thinh không 
dám mạnh dạn nói ra. 

Chẳng bao lâu sau thái hậu liền bị mù mắt, thầy 
thuốc khắp nơi không ai chữa khỏi. Về sau có một 
đạo sĩ vào cung, dùng kim vàng khêu vào mắt trái 
liền sáng. Thái hậu mừng lắm, xin chữa luôn mắt bên 
phải. Đạo sĩ nói: “Thái hậu nhìn một mắt thôi, còn 
một mắt phải giữ cho đúng lời thề.” 

Thái hậu nghe nói kinh sợ, liền đứng dậy cảm tạ 
thì đạo sĩ đã đi mất rồi. 

Lời bàn

Xem nhẹ lời hứa ắt sẽ bị người oán trách, xem 
nhẹ lời thề ắt phải bị trời trách phạt. Hoàng thái hậu 
Hiển Nhân không giữ được như lời, không phải phụ 
lời hứa, mà vì tình thế ép buộc. Nhưng ví như lúc ấy 
hoàng thái hậu đau đớn khóc lóc trước mặt Tống Cao 
Tông để thỉnh cầu, cho dù ý vua nhất quyết không 
thay đổi, thì thái hậu cũng có thể xem như không phụ 
lời thề. Chỉ là bà ta không làm được như thế, nên việc 
chịu mù một mắt cho đúng lời thề biết đâu lại chẳng 

là đã xét cái tình của bà rồi mới trách tội như vậy. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

204

PHÁT QUANG ĐƯỜNG SÁ, DỌN 
SẠCH LỐI ĐI 

Giảng rộng

Đế Quân dạy rằng: “Phát quang gai góc lùm bụi 
chướng ngại đường sá, dọn sạch đá gạch ngăn giữa lối đi.” 
Gai góc chướng ngại trên đường sẽ vướng víu y phục 
của người, nếu được phát quang sẽ thuận lợi cho việc 
đi lại. Đá gạch ngăn lối đi ắt sẽ gây thương tích nơi 
chân người, nếu dọn sạch sẽ thuận lợi cho khách bộ 
hành. Nếu lưu tâm thì có thể thấy rằng mỗi bước chân 
đi của khách bộ hành đều được sự giúp đỡ lợi lạc. 
Hơn nữa, đối với người sáng mắt đi lại ban ngày thì 
việc dọn đường không kể là công lớn, nhưng những 
khi chiều tà đêm tối, hoặc đối với người mù mắt thì 
công đức của việc dọn đường là rất lớn. Vì thế, chớ 
nên xem thường việc thiện nhỏ mà không làm. 

Từ nơi tâm nguyện trừ bỏ chướng ngại trên đường 
sá mà suy rộng ra, cho đến những bọn đầu trộm đuôi 
cướp, cường hào ác bá, gian thần lộng quyền, quan lại 
tham nhũng, cho đến những kẻ cậy thế làm càn, hà 
hiếp người hiền lương nơi thôn xóm... hết thảy cũng 
đều cần phải đem hết sức lực ra mà trừ bỏ dẹp sạch. 

Khi việc trừ bỏ dọn dẹp được nhân rộng khắp nơi, 
thì những cỏ hoang rậm rạp chướng ngại đường đi 
nơi thôn dã, những cây cối hỗn loạn che lấp bờ sông, 
những cây gỗ nằm bừa bãi nơi bến thuyền, những 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

205

tảng đá lớn ven sông khiến thuyền bè dễ đâm vào hư 
hỏng, những lưới rớ giăng bắt cá tôm trong phạm vi 
bến cảng làm ngăn trở tàu thuyền, tất nhiên đều phải 
tìm đủ mọi phương cách để trừ bỏ dọn dẹp, không để 
gây hại nữa. 

Gai góc, đá gạch là những chướng ngại nhìn thấy 
trước mắt, khiến cho người đời không thể đi lại thuận 
lợi, ấy đều là do trong tâm người còn nhiều tâm niệm 
chướng ngại, nên mới khởi sinh những hoàn cảnh 
không thuận lợi bên ngoài. Chính vì thế nên một khi 
đã sinh vào cõi đời xấu ác có năm sự ô trược1 thì phần 
nhiều đều gặp phải những chướng ngại như thế. 

Tôi từng được đọc qua kinh Khởi thế nhân bản2 
thấy nói rằng, khi có vị Kim luân Thánh vương3 ra 
đời, giữa biển tự nhiên xuất hiện các lối đi bằng vàng, 
có thể theo đó đi khắp thiên hạ. Sau khi vua băng hà 
bảy ngày thì các lối đi ấy tự nhiên biến mất. Đó là do 

1 Cõi đời xấu ác có năm sự ô trược (ngũ trược ác thế), chính là cõi 
Ta-bà hiện nay, vì chúng sinh phải lãnh chịu nhiều nghiệp xấu ác 
đã tạo, với năm sự ô trược là kiếp trược, kiến trược, chúng sinh 
trược, mạng trược và phiền não trược.

2	Tức Khởi thế nhân bản kinh (起世因本經), được đưa vào Đại Chánh 
tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 1, kinh số 25, tổng cộng có 10 quyển, 
do ngài Đạt-ma-cấp-đa dịch từ Phạn văn sang Hán văn vào đời 
Tùy.	

3	Cũng tức là Chuyển luân Thánh vương, là vị vua có năng lực thống 
nhất trị vì khắp bốn cõi thiên hạ. Chuyển luân Thánh vương chia làm 
bốn bậc, phân biệt tùy theo bánh xe báu hiện ra khi vị ấy ra đời. Bánh 
xe bằng vàng là Kim luân Thánh vương, bánh xe bằng bạc là Ngân 
luân Thánh vương, bánh xe bằng đồng là Đồng luân thánh vương, và 
bánh xe bằng sắt là Thiết luân Thánh vương. Tuy cả bốn vị này đều 
cai quản khắp thiên hạ, nhưng phước đức có khác nhau, trong đó 
Kim luân Thánh vương là vị có phước lực cao nhất.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

206

phước báo nghiệp lực của vị luân vương ấy mà hiện 
ra như vậy. 

Lại thấy trong kinh Đại bi1 có dạy rằng: “Đức 
Như Lai bước đi trên đường có thể khiến cho chỗ đất 
cao tự hạ thấp, chỗ đất thấp tự nâng cao, hết thảy 
rừng rậm, hố hầm, ngói đá, những thứ dơ bẩn, đều 
tự nhiên dẹp sạch, tất cả cây rừng, hương hoa đều 
nghiêng mình hướng theo Phật. Sau khi đức Như Lai 
đi qua rồi, mọi thứ đều trở lại như cũ.” 

Như thế có thể thấy rằng, tất cả các cảnh giới đều 
do tâm tạo thành. Người đời nay sinh vào giữa nơi 
đầy gai góc, ngói đá; ta vì khởi tâm lo sợ những gai 
góc ngói đá ấy làm hại đến người, nên mới thay họ 
mà trừ bỏ, dẹp sạch, đó chính là gieo nhân lành được 
về nơi cõi nước thanh tịnh của chư Phật, đâu chỉ là 
phước báu trong hai cõi trời người! 

Trưng dẫn sự tích

NHỔ GAI ĐƯỢC VÀNG

2

Vùng Lâm Xuyên thuộc tỉnh Giang Tây có một 
người dân quê tên Chu Sĩ Nguyên, một hôm đi vào 
núi hái lá chè rừng, bị gai góc vướng áo, bước tới ngã 
nhào lại bị gai đâm vào người, máu chảy ra không 
1 Tức Đại bi kinh (大悲經), được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh 

thuộc tập 12, kinh số 380, tổng cộng có 5 quyển, do ngài Na-liên-đề-
da-xá dịch từ Phạn văn sang Hán văn. Tuy nhiên, ở đây An Sĩ toàn thư 
đã trích lại từ Pháp uyển châu lâm (sách đã dẫn), quyển 16, bắt đầu từ 
dòng thứ 29, trang 403, tờ a.

2 Trích từ sách Âm chất văn chú chứng (陰騭文註證). (Chú giải của soạn 
giả) 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

207

ngừng. Nhân lúc đó liền nghĩ đến những người trong 
thôn như mình đều phải đi qua con đường này, e rằng 
cũng không tránh khỏi bị thương tích vì gai góc. Sĩ 
Nguyên nghĩ như vậy rồi liền gắng chịu đau, ngồi 
xuống dùng hết sức nhổ bật cây gai lên. Ngay khi 
ấy nhìn thấy phía dưới gốc cây có ánh sáng lấp lánh, 
nhìn kỹ hóa ra là một thỏi vàng. 

Sĩ Nguyên dùng vàng ấy làm vốn buôn bán, ba 
năm sau trở thành một nhà giàu có. 

Lời bàn

Khắp thế gian này, hết thảy những loại cỏ độc cây 
hại, có thể gây tổn hại thương tích cho người, mỗi khi 
gặp đều nên trừ bỏ hết đi, không được vun bồi.

SỬA ĐƯỜNG SINH QUÝ TỬ

1

Vào triều Nguyên, có người tên Chu Đức, nhà 
nghèo nhưng rất thích làm việc thiện. Mỗi khi trên 
đường đi gặp những thứ dơ nhớp, tạp vật, ngói đá... 
làm trở ngại người đi đường, Chu Đức liền ra tay dọn 
sạch. Gặp những người khuyết tật như què, chột... 
ông nhất định sẽ giúp đỡ, dìu dắt. Hết thảy mọi việc 
thiện, ông đều cố hết sức làm không hề chán mệt. 

Một hôm, Chu Đức nằm mộng thấy có cụ già bẻ 
một cành hoa quế đưa tặng cho ông rồi nói: “Ban cho 
ông một đứa con quý để bù đắp công lao của ông.” 

1 Cũng trích từ sách Âm chất văn chú chứng (陰騭文註證). (Chú giải của 
soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

208

Sau quả nhiên sanh được một đứa con trai, hai 
mươi tuổi đã được đỗ đạt. 

Lời bàn

Ai chưa từng vất vả mệt nhọc với những chướng 
ngại trên đường đi thì chưa thể hiểu được công lao 
của người dọn dẹp. Tôi còn nhớ vào niên hiệu Khang 
Hy năm thứ 47,1 vùng Giang Tô bị trận lụt lớn, người 
đói thiếu đầy đường. Có người mua được một thuyền 
gạo tấm, đi đến cửa Sa Hà thuộc Trường Châu, không 
biết dưới lòng sông có hòn đá ngầm lớn, nên thuyền 
buồm thuận gió đi nhanh đâm ngay vào đó, thuyền 
lập tức bị vỡ, gạo tấm chìm hết xuống sông, người 
trên thuyền cũng chìm theo. Lúc ấy là giữa mùa đông, 
lạnh quá nên nhiều người chết đuối. 

Hôm sau mới thuê được một thuyền nhỏ, lặn vớt 
số gạo tấm lên nhưng chỉ còn chưa được một nửa. 
Hai người cùng buôn chuyến gạo tấm ấy đều phá 
sản. Thế mới biết công lao của việc trừ dẹp những đá 
ngầm ngăn cản thuyền trên sông quả thật rất lớn. 

1 Tức là năm 1708.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

209

ĐƯỜNG SÁ GẬP GHỀNH  
ĐÃ LÂU NĂM THÌ GÓP SỨC  

TU SỬA, SAN PHẲNG

Giảng rộng

Đã gọi là đường ắt phải có vô số người qua lại. 
Đường sá gập ghềnh, ắt phải có vô số người không 
được thuận tiện khi qua lại. Một ngày chưa tu sửa là 
một ngày người đi lại phải chịu bất tiện; trong nhiều 
năm không tu sửa thì suốt những năm ấy người đi lại 
phải chịu bất tiện. Nếu ngày nay có thể tu sửa, san 
phẳng, thì từ nay về sau, cho đến nhiều năm sau, mỗi 
ngày đều thuận tiện cho vô số người đi lại. 

Trong vô số người đó, lại có những người được đi 
lại thuận tiện vào ngày mưa to gió lớn, lại có những 
người đi lại mang vác hành lí nặng nề cũng được 
thuận tiện, lại có những người vào lúc chiều hôm đêm 
tối cũng được đi lại thuận tiện. Trong chỗ âm thầm 
mà xóa bỏ đi bao nỗi kinh hoàng cho vô số người già, 
trẻ con; lại cũng trong chỗ âm thầm mà giảm bớt đi 
bao lần té ngã cho vô số kẻ mù lòa tật nguyền, công 
lao như vậy chẳng phải là lớn lao lắm sao? 

Nói “đường sá gập ghềnh” là chỉ nói riêng về đường 
bộ, nếu theo ý này mà suy rộng ra thì những sông ngòi 
bị tắc nghẽn, những khe suối chảy vòng vèo, thảy đều 
trở ngại cho ghe thuyền khi di chuyển, cũng đều có thể 
xem là “đường gập ghềnh”. Cách tu sửa trong những 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

210

trường hợp này là làm sao để thuận tiện cho việc đi 
lại, nghĩ cách nạo vét, khơi thông dòng chảy, sửa sang 
những chỗ khó đi, giúp cho người đời sau được vĩnh 
viễn hưởng nhờ ân huệ đó. Làm được như vậy chính 
là góp sức tu sửa, san phẳng “đường sá gập ghềnh” đã 
lâu năm. 

Trưng dẫn sự tích

CON ĐÊ DÀI BẢY MƯƠI DẶM

1

Vùng Côn Sơn thuộc tỉnh Giang Tô có con đê Chí 
Hòa chạy dài từ trung tâm huyện lỵ về hướng tây 
đến tận Lâu Môn, dài khoảng 70 dặm, thông với hồ 
rộng, trước đây vốn là cả một vùng bùn đất, không có 
đường đi lại, thật là một mối lo rất lớn của người dân.

Từ thời Tấn, Đường, việc nâng sửa bồi đắp đều 
không có kết quả. Trong khoảng niên hiệu Hoàng Hữu 
triều Tống,2 có người vẽ bản thiết kế dâng lên triều đình, 
kiến nghị thực hiện, nhưng không có kết quả. Đến niên 
hiệu Chí Hòa năm thứ hai,3 quan Chủ bạ Côn Sơn lúc 
bấy giờ là Khâu Dữ Quyền lại dâng sớ lên triều đình, 
trình bày năm điều lợi ích của việc đắp con đê này, hết 
sức thuyết phục thỉnh cầu triều đình cho khởi công thực 
hiện. Tiếp theo đó, quan Tri huyện là Tiền Công Kỷ 
cũng dâng biểu thỉnh cầu cùng một nội dung, nên cuối 
cùng triều đình mới chuẩn y việc khởi công xây dựng. 

1 Trích từ sách Côn Sơn huyền chí (崑山縣誌). (Chú giải của soạn giả) 
2 Tức là từ năm 1049 đến năm 1054, đời Tống Nhân Tông.
3 Tức là năm 1055, cũng vào đời Tống Nhân Tông.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

211

Từ đó liền huy động rất nhiều nhân công phu dịch, khai 
mương đắp đất, không bao lâu đã hoàn thành con đê, 
liền dùng niên hiệu mà đặt thành tên, gọi là đê Chí Hòa. 
Nhờ đó mà khai thông được đến 52 bến cảng trên sông, 
những chỗ có đường nước lớn đều làm cầu phía trên, rất 
thuận tiện cho người đi lại. Cho đến nay người dân vẫn 
còn được thừa hưởng ân huệ đó. 

Lời bàn

Năm điều lợi ích được quan Chủ bạ nêu ra là: 
Thứ nhất, tiện cho thuyền bè đi lại; thứ hai, mở mang 
thêm ruộng đất; thứ ba, có thể miễn trừ thuế má; thứ 
tư, chấm dứt nạn trộm cướp; thứ năm, ngăn cấm được 
bọn gian thương. 

Một công trình lớn lao sử dụng nhiều nhân công 
phu dịch như thế, lại được khai sáng từ những vị 
quan nhỏ chỉ ở cấp huyện, cuối cùng để lại cho hậu 
thế những lợi ích vô cùng lớn lao. Theo đó mà xét, 
chắc chắn phải khởi sinh từ một tấm lòng quan tâm 
đến nỗi khổ của dân, nào phải vì mong cầu quan cao 
lộc hậu? 

NẤU THIẾC ĐÚC ĐẬP

1

Ở Côn Sơn có người tên Trương Hư Giang, tên húy 
là Hiến Thần, trong khoảng niên hiệu Gia Tĩnh triều 
Minh2 giữ chức quan Đài đạo ở huyện Ninh Thiệu, tỉnh 
Chiết Giang. Vừa đến nhậm chức, ông đã cương quyết 

1 Trích từ sách Thanh hà gia thừa (清河家乘). (Chú giải của soạn giả) 
2 Tức là từ năm 1522 đến năm 1566.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

212

từ chối tất cả mọi thứ phẩm vật tiền tài biếu xén, làm 
một vị quan thanh liêm hoàn toàn trong sạch, không 
chút nhiễm bẩn. Ông thường nói: “Dù chỉ uống một 
chén nước sông Chiết Giang, ta cũng mong cho con 
cháu sau này lại được làm quan nơi đây.” 

Về sau, quả nhiên cháu nội ông là Trương Thái 
Phù, tên húy là Lỗ Duy, được làm Tri phủ Thiệu Hưng. 
Bấy giờ, cách bên ngoài thành phủ khoảng năm, sáu 
mươi dặm có đập nước Tinh Tú, giữ vai trò rất quan 
trọng trong việc chống hạn của toàn phủ. Nguyên 
đập nước này trước đây do Chu Mãi Thần khởi công 
xây dựng từ triều Hán. Vùng này giáp với biển lớn, 
đập có đến 28 cửa thoát nước, chu vi dài rộng khoảng 
ba, bốn dặm, thế nước lại hết sức mạnh nên rất khó 
tu sửa. Trước đây có Thái thú Tiền đã từng huy động 
dân phu tu sửa, vừa xong chỉ qua được một ngày thì 
sụp lở hết sạch. Sau đó nhiều lần tu sửa nhưng lần 
nào cũng bị hư hoại, nhân dân hết sức khổ sở.

Trương Thái Phù xem xét địa hình nơi ấy, thấy 
rằng xây bằng đá thì không thể chịu đựng lâu dài, 
liền cho nấu chảy chì với thiếc đổ lên, làm cho cầu 
đá với đập nước liên kết thành một khối, giảm bớt 
được chi phí đến hàng vạn lượng bạc. Cho đến nay 
đập nước này vẫn sừng sững nguyên vẹn. Nhân dân 
Thiệu Hưng nhớ ơn lập đền thờ ông tại đó. Về sau 
Trương Thái Phù lại được thăng chức làm quan Đài 
đạo huyện Ninh Thiệu, sau đó nữa lên chức Bố chánh 
sứ, tiếp lại được thăng đến chức Tổng Tào của bảy 
tỉnh. Nói chung, trải qua các chức quan đều không xa 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

213

rời Chiết Giang, người đời đều cho rằng đó là phước 
báo của Trương Hư Giang làm quan liêm chính. 

Lời bàn

Thân phụ của tiên sinh Hư Giang là ông Nam 
Lộc, tổ tiên nhiều đời trước đó vốn là một học trò của 
danh sĩ Phương Hiếu Nho,1 do liên lụy đến vụ án của 
thầy2 mà phải dời đến ở Đường Phố thuộc Trường 
Châu, từ đó con cháu sinh sống bằng nghề nông, đối 
với người ngoài không bao giờ dám trao đổi chuyện 
văn chương sách vở. 

Một hôm, ông Nam Lộc nhân lúc đi ra ngoài bắt 
gặp bên lề đường có một cái túi, nhấc lên thấy rất 
nặng, ước chừng có khoảng ba, bốn trăm lượng bạc 
trong đó. Ông không dám mở ra nhìn, liền mang 
thuyền đến neo bên bờ sông, ở lại tại chỗ đó suốt 
ba ngày đêm để chờ, vì sợ người mất của trở lại tìm 
không gặp. Đến ngày thứ ba mới thấy một người hớt 
ha hớt hãi đi tìm đến đó, gạn hỏi biết đích xác là chủ 
nhân liền trả lại. 

1 Phương Hiếu Nho sinh năm 1357, mất năm 1402, tên tự là Hy Trực, 
Hy Cổ, hiệu là Tốn Chí, là một bậc thầy nổi tiếng, được người đời tôn 
xưng là Câu Thành Tiên sinh.

2 Phương Hiếu Nho văn chương lừng lẫy, uyên bác vô cùng, nên khi 
Yên Vương Chu Lệ giành được ngôi hoàng đế từ đứa cháu là Chu 
Doãn Văn, lên ngôi lấy hiệu Minh Thành Tổ, liền triệu Phương Hiếu 
Nho vào cung để viết chiếu lên ngôi. Hiếu Nho nhất định không viết. 
Vua dọa sẽ giết sạch 9 họ, Hiếu Nho khẳng khái đáp: “Dù giết hết 
10 họ cũng không viết.” Vua sai người ép đưa bút vào tận tay, Hiếu 
Nho liền phóng bút viết 4 chữ: “Giặc Yên cướp ngôi.” Vua nổi giận 
sai phanh thây giữa chợ, giết sạch 9 họ, lại tìm giết thêm môn nhân 
học trò, xem như cho đủ 10 họ. Vì thế mà học trò của ông cũng phải 
đi trốn, không dám để lộ thân phận.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

214

Đến khi tuổi đã xế chiều mới sinh được tiên sinh 
Hư Giang, mẹ là Quản phu nhân mang thai đến 16 
tháng mới sinh. Thuở nhỏ tiên sinh rất thông minh, 
kinh thư chỉ đọc qua một lần là thuộc, vừa 20 tuổi 
đã đỗ đầu khoa thi Hội vào niên hiệu Gia Tĩnh. Con 
cháu nhiều đời nối nhau đỗ đạt không dứt. 

SÔNG RỘNG NHIỀU NGƯỜI 
THƯỜNG QUA LẠI  

THÌ RA CÔNG BẮC CẦU

Giảng rộng
Đất đai vì có sông ngòi nên phân cắt thành đôi 

bờ nam bắc, đông tây, khiến người đi đường chỉ biết 
nhìn ra trời nước mênh mông mà than thở, bỗng dưng 
có người giúp xây cầu vượt sông, khác nào như đang 
chỗ bế tắc bỗng mở ra được một con đường, dù không 
có thuyền bè vẫn qua được sông rộng. Công lao của 
người bắc cầu chẳng phải là lớn lắm sao? 

Thật ra cũng không chỉ là ý nghĩa giúp cho muôn 
vạn người qua lại. Bắc cầu là giúp đưa người vượt 
qua sông suối. Bố thí tạo phúc là giúp đưa người 
vượt qua cảnh bần cùng. Bỏ ác làm thiện là giúp đưa 
người vượt qua hoạn nạn. Siêng năng học hỏi là giúp 
đưa người vượt qua sự ngu si. Tu hành học đạo là 
giúp đưa người vượt qua sinh tử. Trong kinh điển gọi 
sáu ba-la-mật là sáu độ, chính là mang ý nghĩa sáu 
phương pháp giúp đưa người vượt qua sinh tử. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

215

Trưng dẫn sự tích

THẦN BIỂN HẸN NGÀY XÂY CẦU

1

Sông Lạc Dương ở Tuyền Châu thuộc tỉnh Phúc 
Kiến, khúc sông gần giáp biển trước đây có thuyền 
đưa người qua lại, mỗi khi gặp sóng gió, người chết 
chìm không biết bao nhiêu mà kể. 

Trong khoảng niên hiệu Đại Trung đời Bắc Tống,2 
có một chiếc thuyền khi sang sông gặp gió bão sắp lật 
thì bỗng nghe trên không trung có tiếng nói: “Đừng 
làm thương tổn Thái học sĩ.” Ngay khi ấy sóng gió tức 
thời lặng yên, cả thuyền không ai tổn hại gì. Mọi người 
hỏi nhau thì trên thuyền không có ai họ Thái cả, chỉ có 
một bà có chồng họ Thái, đang mang thai được mấy 
tháng. Bà này suy nghĩ tự lấy làm lạ, liền phát nguyện 
rằng: “Nếu đứa bé này về sau quả thật được là Học sĩ, 
nguyện xây một cây cầu nơi đây để giúp người qua 
sông.” 

Quả nhiên bà sinh con trai, về sau chính là Trung 
định công3 Thái Tương. Khi ông thi đỗ Trạng nguyên, 
về nhậm chức ở Tuyền Châu, người mẹ liền thúc giục 
ông xây cầu. Thái Tương suy nghĩ thấy độ sâu của 
nước khó đo được, mà thủy triều về đêm thường dâng 
lên, không biết làm sao khởi công. Do vậy dần dà trải 

1 Trích từ sách Vạn an kiều ký (萬安橋記). (Chú giải của soạn giả) 
2 Tức là từ năm 1008 đến năm 1016.
3 An Sĩ toàn thư chép là Trung định công (忠定公), nhưng căn cứ theo 

Tống sử thì vị này là Trung huệ công (忠惠公).



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

216

qua hơn một năm chưa làm được gì. Người mẹ lại hết 
sức thúc giục. Thái Tương liền thảo một bản văn nói về 
việc muốn làm cầu, cho vào phong thư gửi thần biển, 
sai một tên quân mang đi. Tên quân ấy uống một bữa 
rượu say túy lúy rồi mang phong thư ném xuống biển, 
sau đó say rượu nằm ngủ vùi bên bờ biển. Đến lúc tỉnh 
dậy, bỗng phát hiện có một phong thư lạ bên mình, 
liền lập tức mang về trình lên Thái Tương.

Thái Tương mở ra xem trong thư chỉ thấy duy 
nhất một chữ thố (醋), nét mực vẫn còn như mới viết 
chưa bao lâu. Ông ngạc nhiên nói: “Phải chăng thần 
bảo ta khởi công vào giờ dậu ngày hai mươi mốt1 sắp 
tới đây?” 

Liền gấp rút chuẩn bị mọi việc. Đến ngày giờ ấy, 
quả nhiên thủy triều xuống rất thấp, bùn cát dưới 
sông nhô cao lên đến hơn một trượng, nước triều 
không chạm đến. Liên tiếp như vậy trong 8 ngày, liền 
khởi công xây dựng được cầu. Cầu dài 360 trượng, 
rộng 15 thước,2 chi phí hết 1.400 vạn quan tiền, nhân 
đó đặt tên là cầu Vạn An. 

Lời bàn 

Bấy giờ, đốc thúc việc xây cầu còn có các ông 
Lư Thật, Vương Tích, Hứa Trung, Tôn Thiện, Đại sư 
Nghĩa Ba... cả thảy 15 người. Chỉ nhắc đến một mình 
Thái Tương, vì ông là người chủ xướng. 
1 Trong chữ thố (醋) khi phân tích ra có đủ những chữ: giờ dậu (酉) 

ngày (日) hai mươi mốt (二十一).
2 Mỗi thước cổ bằng khoảng 33 cm, mỗi trượng bằng 10 thước. Như 

vậy cây cầu này rộng khoảng 5 mét và dài gần 1.200 mét.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

217

TĂNG THÊM TUỔI THỌ

1

Trình Di Bá, vừa được 29 tuổi, một hôm nằm 
mộng thấy người cha đã chết hiện về nói rằng: “Mạng 
con sẽ dứt trong năm này, có thể nhờ Giác Hải cứu 
cho.” Di Bá tỉnh dậy hoang mang không hiểu.

Đến ngày kia bỗng gặp một vị tăng từ đất Thục2 
đến, rất giỏi thuật xem tướng, liền thưa hỏi tên họ, vị 
ấy xưng là Giác Hải. Di Bá xin hỏi về tuổi thọ, vị ấy 
liền nói: “Mạng số ông ngắn lắm, e là không được đến 
năm sau.” Di Bá hết sức khẩn cầu cứu mạng, sư bèn 
lấy một chén nước, thổi vào đó một hơi rồi đưa cho Di 
Bá uống, dặn rằng: “Đêm nay nếu mộng thấy điềm 
lành hãy cho ta biết.”

Đêm ấy, Di Bá nằm mộng thấy mình đi đến một 
phủ quan, phía hành lang bên trái có một số nam nữ 
áo mão chỉnh tề cùng đứng, dáng vẻ vui mừng, lại 
thấy nơi hành lang bên phải cũng có một số người 
đang đứng, nhưng đều bị gông cùm xiềng xích, khóc 
lóc thảm thiết. Khi ấy, có người đứng bên cạnh Di Bá 
nói: “Bên hành lang trái là những người xây cầu sửa 
đường, bên hành lang phải là những kẻ phá đường 
hoại cầu. Muốn cầu sống lâu hưởng phúc, có thể tự 
chọn lấy.” Di Bá liền phát nguyện đem hết sức mình tu 
sửa cầu đường. Về sau gặp lại Giác Hải, sư nói: “Tuổi 
thọ đã tăng thêm.” 

Di Bá sống thọ đến 92 tuổi, con cháu năm đời đều 
được phồn vinh thịnh vượng. 

1 Trích từ sách Thiện dư đường bút thừa (善餘堂筆乘). (Chú giải của 
soạn giả)

2 Tức vùng Tứ Xuyên.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

218

Lời bàn

Xây cầu với phá cầu là hai hạng người phân biệt 
rõ ràng, quả báo lành dữ cũng là hai đường khác biệt. 
Nếu cho rằng không có nhân quả, nhất định phải gặp 
tai họa nặng nề. 

XÂY CẦU ĐƯỢC PHÚC

1

Ở Côn Sơn có người tên Chu Quý Phu, nhà giàu 
có lại rất hoan hỷ ra sức làm việc thiện, đến tuổi trung 
niên vẫn chưa có con. 

Về sau dời nhà đến quận Tô, gặp được một dị 
nhân bảo rằng: “Số ông không con. Nếu muốn có con, 
nên xây dựng 300 cây cầu thì có thể được.” 

Quý Phu thưa: “Tôi thật không đủ sức, biết làm 
thế nào?” Người kia nói: “Việc xây cầu không kể lớn 
nhỏ, cũng không nhất thiết là xây mới, chỉ cần sửa 
sang chỗ hư hỏng cũng được tính vào số đó.” 

Quý Phu vui mừng làm theo như vậy, chỗ nào cần 
xây mới thì xây, chỗ nào cần sửa sang thì sửa, không 
chút nề hà khó khăn. Đến khi được đủ số 300, Quý 
Phu đã 60 tuổi, nhưng vẫn liên tiếp sinh được ba đứa 
con trai, sau trưởng thành đều là những bậc danh nho. 
Trong số đó có một người là con rể của Thái tiên sinh. 

Ông sống đến 84 tuổi, mất vào năm thứ 49 niên 
hiệu Khang Hy.2 

1 Chuyện này người ở Côn Sơn quê tôi đều biết. (Chú giải của soạn 
giả)

2 Tức là năm 1710.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

219

Lời bàn

Xây dựng hoặc sửa chữa một cây cầu có thể giúp 
cho việc đi lại của vô số người, huống chi nhiều đến 
số ba trăm? Thế nên tự nhiên mạng số được chuyển 
từ không con thành có con, nhưng như thế hẳn cũng 
còn chưa hết phước báo. 

PHÁ CẦU BỊ KHIỂN TRÁCH

1

Ở phủ Giang Ninh thuộc tỉnh Giang Tô có hồ Tần 
Hoài nằm ngay phía trước trường thi của phủ, xưa nay 
chưa có cầu bắc ngang, người qua lại đều phải dùng 
thuyền. Năm Giáp Thìn thuộc niên hiệu Khang Hy,2 có 
một nhà buôn lớn đi qua đó, gặp lúc trong người không 
mang theo tiền lẻ, nên lúc lên bờ không có tiền trả cho 
chủ thuyền. Chủ thuyền đòi rất gắt, nhà buôn ấy vì tức 
giận mà nói rằng: “Ví như xây một cây cầu ở chỗ này, đối 
với tôi cũng là chuyện dễ dàng, lẽ nào lại tham tiếc với 
ông một đồng tiền lẻ. Quả thật là tôi quên mang theo đó 
thôi.” Nhưng người chủ thuyền vẫn không chịu bỏ qua, 
to tiếng la lối, khiến người trong phố tụ tập đến xem rất 
đông, ai nấy đều nghe được câu nói của nhà buôn về việc 
xây cầu.

Nhà buôn ấy nhân đó liền bỏ ra 2.000 lượng bạc 
để mua vật liệu đá, gỗ làm cầu. Về phần nhân công 
thì có một vị tăng đứng ra vận động mọi người góp 
sức. Vị tăng ấy còn đến ở luôn nơi công trường để coi 
1 Chuyện này người ở Kim Lăng thường kể cho nhau nghe. (Chú giải 

của soạn giả) 
2 Tức là năm 1664.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

220

sóc, đôn đốc công việc, hết sức khó nhọc. Qua năm 
sau thì cầu xây xong. 

Đến khoa thi mùa thu năm Bính Ngọ,1 toàn phủ 
Giang Ninh không có ai thi đỗ, nhiều người quy lỗi 
do việc xây cầu. Nho sinh trong phủ kéo nhau trình 
việc này lên quan phủ, nhân đó liền ra lệnh phá dở 
cây cầu. Vị tăng đã lo việc xây cầu buồn giận lắm, 
nhảy xuống hồ mà chết. Không bao lâu sau, tên nho 
sinh đã đề xướng việc phá cầu bỗng nhìn thấy vị tăng 
ấy hiện đến trách mắng kể tội, ngay lập tức thổ huyết 
mà chết.

Lời bàn 

Không có người thi đỗ trong khoa ấy, chẳng qua 
chỉ là sự trùng hợp ngẫu nhiên, chắc gì đã có liên hệ 
đến cây cầu? 

Lại cứ cho là do việc xây cầu gây trở ngại đường 
khoa bảng, vậy thử hỏi những người thi đỗ trong 
khoa ấy lại có gì khác mà vẫn được thi đỗ? 

Đối với những người đọc sách, học đạo thánh 
hiền, noi theo người xưa, mỗi một việc làm ắt đều 
phải vì muốn giúp người cứu vật. Việc hỏng thi quả 
nhiên đáng hận, nhưng thà vậy còn hơn là đỗ đạt vinh 
hiển rồi chỉ lo cung phụng vợ con, mở mang ruộng 
vườn nhà cửa cho riêng mình, kết giao quan lại, cậy 
thế hiếp người, khiến cho người hiền lương nhìn thấy 
phải sợ như cọp sói. Như vậy thì việc cầu có nên phá 
hay không hẳn vẫn có thể từ từ cân nhắc, đâu cần 
phải gấp rút đến như thế? 
1 Tức là năm 1666.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

221

LẤY TÌNH THƯƠNG 
 NGỎ LỜI DẠY BẢO,  

SỬA LỖI CHO NGƯỜI

Giảng rộng

Hết thảy con người trong cõi trời đất này, đều từ 
bào thai sinh ra giống như ta. Người khác có bất kỳ 
chỗ nào không đúng, ấy cũng chính là tự thân ta có 
chỗ khiếm khuyết. Vì thế, đối với kẻ làm con, ta phải 
mong cho họ làm người con hiếu; đối với kẻ làm bề 
tôi, mong cho họ làm bậc tôi trung; đối với kẻ làm anh 
em một nhà, mong cho họ có sự thương yêu, tử tế; đối 
với kẻ ngang ngạnh, mong cho họ được mềm mỏng 
ôn hòa; đối với kẻ tham lận keo kiệt, mong cho họ 
biết bố thí, chia sẻ cùng người khác; đối với những kẻ 
hoang đàng hư hỏng, đấu đá, cờ bạc, mong cho mỗi 
người đều biết noi theo bổn phận của mình, khiêm 
cung hòa nhã, biết tự giữ mình. 

Ví như có người chịu nghe theo lời khuyên của ta, 
ắt phải hết lòng hết dạ mà giảng giải, dẫn dắt họ đi 
vào đường thiện. Nếu dùng lời không đủ nói hết, nên 
dùng đến văn chương trước thuật, cũng dùng để lưu 
lại đời sau. Dùng tình thương dạy bảo được như thế, 
quả thật lớn lao lắm thay! 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

222

Trưng dẫn sự tích

HỌC THUYẾT “TỰ LẬP VẬN MẠNG”

1

Tiên sinh Viên Liễu Phàm,2 tên húy là Hoàng, 
trước đây có tên tự là Học Hải. Thuở nhỏ có gặp một 
người họ Khổng ở Vân Nam, vốn được chân truyền 
phép toán số Hoàng cực của Thiệu Ung.3 Ông này 
đoán số Viên Liễu Phàm rồi khuyên rằng năm sau 
đó nên ghi tên vào trường học, lại đoán sau này khi 
đi thi ở các kỳ huyện, phủ và tỉnh sẽ có kết quả thứ 
hạng mỗi nơi như thế nào. Cả ba kỳ thi ấy về sau quả 
nhiên đều ứng nghiệm như lời. Họ Khổng lại đoán 
vận hạn suốt đời cho Viên Liễu Phàm, nói rằng vào 
năm ấy sẽ nhận được học bổng,4 sang năm ấy sẽ được 
chọn làm cống sinh,5 sang năm ấy sẽ được chọn làm 
quan huyện lệnh ở phủ ấy, thuộc tỉnh Tứ Xuyên, giữ 
chức được hai năm rưỡi6 thì từ quan về quê, đến năm 

1 Trích từ chuyện tiên sinh Viên Liễu Phàm ghi chép điều thiện, điều lỗi 
để tu sửa. (Viên Liễu Phàm công quá cách -袁了凡功過格) (Chú giải 
của soạn giả) 

2 Tiên sinh Viên Liễu Phàm sinh năm 1533, mất năm 1606, là tác giả 
sách Liễu Phàm tứ huấn.

3 Tức Thiệu Khang Tiết, sinh năm 1011, mất năm 1077, là một học giả 
uyên bác, nghiên cứu Chu Dịch lâu năm, có để lại nhiều tác phẩm 
như Mai hoa dịch số, Hoàng cực kinh thế, Quan vật nội thiên, Ngư 
tiều vấn đối, Nhượng Sơn tập, Tử Bá Ôn biệt truyện...

4 Ngày xưa gọi là lẫm sinh, tức là các nho sinh được nhận sự chu cấp 
từ công quỹ để lo việc ăn học.

5 Cống sinh: nho sinh giỏi, được chọn lên kinh đô theo học để chuẩn 
bị cho kỳ thi tại kinh đô.

6 An Sĩ toàn thư chép là hai năm rưỡi (二年半), nhưng theo sách Liễu 
Phàm tứ huấn (了凡四訓) thì là ba năm rưỡi (三年半).



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

223

53 tuổi, vào ngày 14 tháng 8 sẽ chết vào giờ sửu, đáng 
tiếc là không con nối dõi. 

Viên Liễu Phàm ghi chép lại tất cả những lời dự 
đoán ấy, sau trải qua các kỳ thi đều thấy đúng như 
lời.

Sau đó, Viên Liễu Phàm có dịp đến Nam Ung, 
tham bái thiền sư Vân Cốc ở núi Thê Hà, cùng ngồi 
an tĩnh đối diện với thiền sư suốt ba ngày đêm không 
hề nhắm mắt. Thiền sư nói: “Người đời sở dĩ không 
thể trở nên bậc thánh, đều chỉ do vọng niệm trói buộc. 
Ông có thể ngồi yên trong ba ngày đêm không khởi 
sinh vọng niệm là nhờ đâu vậy?” Liễu Phàm thưa: 
“Trước đây có Khổng tiên sinh đoán vận mệnh cho tôi, 
mọi việc đều đúng, nhân đó tôi thấy rằng những việc 
sống chết, vinh nhục của con người ta đều đã có định 
số, dù muốn thay đổi cũng không thể được, nên chẳng 
nghĩ đến làm gì.”

Thiền sư Vân Cốc bật cười nói: “Ta vốn tưởng ông là 
bậc hào kiệt xuất chúng, nào ngờ cũng chỉ là một kẻ tầm 
thường. Ông nên biết, xưa nay những bậc đại hiền thiện 
thì số mạng không thể trói buộc, mà những kẻ đại gian 
ác thì số mạng cũng không thể trói buộc. Từ 20 năm nay, 
ông bị những lời bói toán của người kia quy định đặt để, 
không có được một chút tự mình chuyển đổi, há chẳng 
phải là tầm thường lắm sao?”

Viên Liễu Phàm liền thưa hỏi: “Vậy ra vận số có 
thể thay đổi được sao?” Thiền sư đáp: “Số mệnh là do 
chính mình tạo ra, phước báo do chính mình cầu mà 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

224

được. Trong sách vở của Nho gia có nhiều chỗ dạy rõ 
điều đó. Kinh Phật lại có nói: ‘Cầu công danh ắt được 
công danh, cầu sống lâu ắt được sống lâu, cầu con trai, 
con gái, ắt có con trai, con gái...’ Lẽ nào đức Phật lại 
nói dối để lừa gạt người đời sao? Từ nay về sau ông 
nên thường ngày làm việc tích đức, mọi việc đều nên 
khởi tâm bao dung tha thứ. Hết thảy những việc từng 
làm trước đây, xem như đã chết từ hôm qua. Hết thảy 
những việc từ nay về sau, xem như mới được sinh ra 
hôm nay. Đó chính là ý nghĩa của việc làm sống lại 
thân này. Sách Thượng thư, thiên Thái giáp có nói: ‘Tai 
họa do trời giáng xuống còn có thể tránh né, tai họa do 
chính mình tạo ra thì không còn đường sống.’ Khổng 
tiên sinh đoán rằng ông không đỗ đại khoa, không có 
con nối dõi, ấy là tai họa trời giáng xuống. Nay ông 
nỗ lực làm thiện, rộng tích âm đức, đó là tự mình tạo 
phúc. Kinh Dịch nói rằng: ‘Bậc quân tử hướng về điều 
lành, tránh đi điều dữ.’ Nếu nói mệnh trời là không thể 
thay đổi, vậy điều lành làm sao có thể hướng về, điều 
dữ làm sao có thể tránh đi? Lại cũng trong Kinh Dịch, 
quẻ Khôn, ngay nơi phần ý nghĩa mở đầu đã nói rằng: 
‘Nhà làm việc thiện ắt có niềm vui, nhà làm việc ác ắt 
gặp tai ương.’ Nay ông đã có thể tin hiểu được chưa?”

Nhân đó lấy ra một bản sách Công quá cách, đưa 
cho xem. Liễu Phàm lễ bái nhận lấy. Sau đó, Viên 
Liễu Phàm liền tự thảo một bản sớ văn, lược kể hết 
thảy những việc sai lầm của mình từ trước đến nay, 
đối trước bàn Phật chí thành lễ bái cầu xin sám hối, 
phát nguyện làm đủ 3.000 việc thiện để cầu thi đỗ. 
Thiền sư Vân Cốc lại dạy ông trì tụng thần chú Chuẩn 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

225

Đề, sau một thời gian ắt có linh nghiệm. Từ đó tiên 
sinh mới đổi tên tự là Học Hải thành Liễu Phàm, có 
ý không muốn rơi vào những khuôn khổ tầm thường 
của người phàm tục nữa.

Năm sau, Liễu Phàm tham gia kỳ khảo thí của 
bộ Lễ, Khổng tiên sinh trước đã đoán rằng ông khoa 
này đỗ hạng nhì,1 nhưng kết quả ông đỗ đầu, xem 
ra lời tiên đoán đã không còn ứng nghiệm. Đến mùa 
thu năm ấy lại tiếp tục đỗ cử nhân. Từ đó mỗi ngày 
đều nỗ lực tu sửa đức hạnh, gia tăng công phu hành 
trì miên mật, mỗi khi một mình ở nơi vắng vẻ không 
người vẫn thường luôn tự xét, không để có chỗ ám 
muội đắc tội với trời đất quỷ thần. Kể từ năm Kỷ Tỵ2 
phát nguyện làm 3.000 việc thiện, đến năm Kỷ Mão3 
vừa tròn 10 năm thì tiên sinh hoàn tất đủ số. 

Bấy giờ, tiên sinh lại phát nguyện làm việc thiện, 
cầu sinh con trai, cũng nguyện làm đủ số 3.000 việc 
thiện như trước, lại nhờ người trong nhà hỗ trợ cho 
mình, khi làm được một điều thiện liền ghi thêm số 
vào, khi có điều lầm lỗi lập tức trừ bớt đi. Đến khi 
niệm lành dần thuần thục, con số 3.000 cũng vừa gần 
đủ thì hạ sinh trưởng nam.

Đến năm Quý Mùi,4 ngày 13 tháng 9 lại phát 
nguyện làm 10.000 điều thiện, cầu đỗ tiến sĩ. Sang 

1 Chỗ này An Sĩ toàn thư chép là đệ nhị (第二), nhưng cứ theo sách 
Liễu Phàm tứ huấn thì lại chép là đệ tam (第三).

2 Tức là năm 1569.
3 Tức là năm 1579.
4 Tức là năm 1583.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

226

năm Bính Tuất1 quả nhiên thi đỗ tiến sĩ, được bổ 
nhiệm làm tri huyện Bảo Để. Khi ấy, mỗi ngày gặp 
việc thiện đều làm, mỗi đêm đều thắp hương khấn 
cáo. Đang khi lo lắng hằng ngày không có đủ việc 
thiện để làm, thật khó đủ số 10.000 như đã nguyện, 
thì một đêm bỗng nằm mộng thấy có vị thần hiện đến 
nói: “Chỉ riêng việc ông giảm thuế ruộng cho dân, 
xem như con số 10.000 điều thiện đã hoàn thành rồi.”

Liễu Phàm liền nhớ lại quả đúng có việc ấy. 
Nguyên là khi mới về nhậm chức ở huyện Bảo Để, 
thấy mỗi mẫu ruộng phải nộp thuế đến 2 phân 3 ly 7 
hào,2 Liễu Phàm cho là quá cao, liền thay dân xin với 
triều đình giảm số thuế phải nộp xuống còn 1 phân 
4 ly 6 hào. Tuy nhiên, Liễu Phàm trong lòng vẫn còn 
nghi hoặc, không tin rằng chỉ một việc ấy mà có thể 
được xem như cả 10.000 điều thiện. Gặp lúc có thiền 
sư Huyễn Dư từ núi Ngũ Đài đến, Liễu Phàm liền 
kể lại giấc mộng. Thiền sư nói: “Nếu tâm thiện chân 
thành chí thiết, dù làm một điều thiện cũng có thể 
bằng như vạn điều thiện. Huống chi giảm thuế cho 
cả một huyện, có cả vạn người được hưởng phúc ấy.” 
Tiên sinh nghe vậy rất mừng, liền dùng tiền lương 
bổng của mình gửi nhờ thiền sư về núi Ngũ Đài thay 
mình thiết lễ trai tăng cúng dường một vạn vị tăng để 
hồi hướng công đức.

Khổng tiên sinh từng đoán rằng Liễu Phàm chỉ 

1 Tức là năm 1586.
2 Đơn vị tiền tệ khi ấy lấy tiền làm đơn vị. Cứ mỗi một tiền có 10 phân, 

mỗi một phân có 10 ly, mỗi một ly lại có 10 hào.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

227

sống đến 53 tuổi, nhưng về sau tiên sinh thực sự sống 
khỏe đến hơn 80, con cháu đều đỗ đạt thành danh, 
nối nhau không dứt.

Lời bàn

Đối với nhà Nho thì thuyết “tự lập số mạng” bắt 
đầu từ Mạnh tử, nhưng có thể tự thân ra sức thực 
hành, trải qua mỗi mỗi sự việc đều ứng nghiệm, ắt 
duy nhất chỉ có một người là tiên sinh Liễu Phàm 
mà thôi. Nhưng tiên sinh có thể chuyển hóa thay đổi 
hoàn toàn, phát lòng tin sâu vững không nghi ngờ, 
thực hành một cách mạnh mẽ quả quyết, việc ấy lại 
chỉ nhờ nơi sự khuyến hóa của một mình thiền sư Vân 
Cốc mà thôi. Ai dám nói rằng trong cửa Không của 
nhà Phật lại không thể làm sáng tỏ những chỗ uyên 
áo, tinh tế của Khổng Mạnh? 

Người đời thấy ai nỗ lực làm việc thiện liền chê 
bai rằng: “Làm việc thiện cần phải vô tâm, nếu có 
mảy may chấp trước thì sanh ra ý tưởng mong cầu 
phước báo.” Cách lập luận ấy chưa hẳn đã là không 
có chỗ cao minh, nhưng phần nhiều lại ngăn trở ý chí 
hướng thiện mạnh mẽ của người khác. Ví như người 
nông dân quanh năm cần cù lao động, lại bảo: “Ông 
không nên mong cầu lúc thu hoạch”, hoặc như người 
học trò mười năm khó nhọc, lại bảo: “Anh đừng nghĩ 
đến công danh”, liệu họ có vui vẻ nghe theo được 
chăng? 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

228

TRỪ BỎ SỰ ĐỘC HẠI TRONG CHIẾN QUỐC SÁCH

Trong lúc 7 nước tranh nhau vào thời Chiến quốc, 
nước nào cũng bị cuốn vào sự đọ sức đấu trí, toàn 
dùng cơ mưu xảo trá. Kẻ tiểu nhân xem qua Chiến 
quốc sách thì ngợi khen tán thưởng, cho rằng trong 
ấy toàn là mưu hay kế giỏi. Người quân tử nhìn đến 
sách này chỉ thấy lòng cảm khái than thở, vì hiểu 
được rằng những cách hành xử trong ấy đều là đáng 
thương xót lắm. Ví như nước uống có độc, tuy có thể 
tạm thời giúp giảm cơn khát, nhưng rồi chất độc phát 
tác không sao trị được.

Vào triều Thanh, tiên sinh Lục Giá Thư ở Bình Hồ, 
Chiết Giang, mang Chiến quốc sách ra đọc lại, tuyển 
chọn cắt bỏ những đoạn nói về các mưu mô tham 
lam dối trá, chỉ để lại phần hiền thiện trong đó, được 
khoảng 10 thiên, đặt tên là “Quốc sách khử độc”.

Tiên sinh quả là người đọc sách có con mắt phân 
biệt chân chánh, không bị người xưa lừa dối. 

Lời bàn

Đã biết rằng trong Chiến quốc sách có sự độc hại, 
thì có thể biết rằng những sách từ thời Tần Hán về sau 
cũng không khỏi có sự độc hại. Chỉ có điều là sự độc 
hại không giống như nhau, nên người có mắt nhìn 
sáng suốt cần phải tĩnh tâm quán sát. Những người 
trước thuật, giảng rộng ý nghĩa của sách như Lục tiên 
sinh thì rất nhiều, nhưng đa số họ đều noi theo lối cũ, 
lặp lại người xưa, lại không khỏi pha trộn với cái nhìn 
theo thói tục vào đó.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

229

Tôi đã được đọc qua sách của Lục tiên sinh, lại 
cũng vận dụng theo phương pháp của tiên sinh đọc 
Chiến quốc sách, thật không dám xem thường đưa 
ra những lời luận nghị chê bai. Sách là tài sản chung 
của thiên hạ xưa nay, đạo là nguyên lý tự nhiên sẵn 
có trong bản tánh của mỗi chúng ta. Từ lòng yêu kính 
Lục tiên sinh, thật không dám xu nịnh, chỉ noi làm 
theo tiên sinh mà thôi.

QUYÊN GÓP TIỀN BẠC  
GIÚP NGƯỜI THÀNH TỰU 

NHỮNG ĐIỀU TỐT ĐẸP

Giảng rộng

Thành tựu điều tốt đẹp cho người chính là tâm 
nguyện của người quân tử. Nhưng muốn thành tựu 
ắt cần có tiền bạc. Nếu không có ai đứng ra quyên 
góp tiền bạc thì những việc tốt đẹp cho người sẽ rất 
khó thành tựu. 

Có rất nhiều việc tốt đẹp ta có thể làm mà không 
cần đến tiền bạc, nhưng những việc nhất thiết cần 
đến tiền bạc cũng không ít. Chẳng hạn như cưới hỏi, 
tang ma, trị bệnh, cứu nguy... cho đến bao nhiêu việc 
cứu người giúp đời cũng đều phải nhờ có tiền bạc để 
lo liệu. 

Bất kể là ta một mình đứng ra thành tựu điều 
tốt đẹp cho người, hay cùng một người khác thành 
tựu việc ấy, hoặc chỉ góp một phần nhỏ trong công 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

230

việc, hoặc ta đề xướng rồi được mọi người hưởng ứng 
mà thành tựu, thậm chí có người khác đứng ra khởi 
xướng, ta cũng vui mừng ngợi khen mà xúc tiến thành 
tựu việc ấy. Chuyện quyên góp trong mỗi trường hợp 
đều không giống nhau, nhưng tâm nguyện muốn 
thành tựu điều tốt đẹp cho người vẫn là như nhau.

Phân tích chi ly ý nghĩa của chữ “tốt đẹp” trong 
lời dạy của Đế Quân, ắt phải lấy việc tu thiện tu phúc, 
làm lợi ích cho đời là tốt nhất, mà những việc chỉ 
thành tựu cho một người, một nhà hẳn phải xem là 
kém hơn. 

Còn như những việc tổ chức lễ hội rước thần, treo 
đèn diễn kịch, mở phòng trà, quán rượu, xây dựng 
miếu thần trên bộ dưới sông, thảy đều là nguyên nhân 
của những sự dâm loạn, trộm cướp, giết hại, đấu đá... 
chỉ chuốc lấy nghiệp quả xấu ác, hoàn toàn không 
phải là những việc tốt đẹp, cần phân biệt rõ như thế. 

Trưng dẫn sự tích

LÀM THIỆN KHÔNG MỆT MỎI

1

Đời nhà Minh, có người tên Trương Chấn Chi, tên 
tự là Trọng Khởi, vốn người Thái Kinh, Thái Thương, 
tỉnh Giang Tô, trước đây làm Tri phủ Cát An, thuộc 
Giang Tây. Bấy giờ, có người giữ chức huyện thừa2 
ở Cát An là Trương Đại Du, tuổi đã xế chiều mới có 
người thiếp sinh được con trai. Đứa con vừa lên ba, 
Đại Du và người thiếp đều nối nhau lâm bệnh qua 
1 Trích từ sách Ý hành lục (懿行錄). (Chú giải của soạn giả) 
2 Huyện thừa là chức quan trợ giúp việc hành chính cho huyện lệnh.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

231

đời. Đứa con ấy phải lưu lạc nhờ một nhà dân thường 
nuôi dưỡng. Chấn Chi nghe biết chuyện liền thu xếp 
cho một người thiếp của mình đến lo việc đưa đứa bé 
ấy về lại nhà họ Trương. 

Có người họ Thẩm làm Trường huyện lệnh,1 cả 
nhà lần lượt chết hết, Chấn Chi đứng ra thay người 
nhà lo việc nhập quan đưa về quê an táng. Cả nhà chỉ 
còn lưu lại được một đứa cháu mồ côi, Chấn Chi liền 
ủy thác cho một viên quan Hữu ty nuôi dưỡng. 

Huyện lệnh Thiên Đài qua đời trong lúc đang làm 
quan, không đưa về quê được, gia đình lưu ngụ ở Hàng 
Châu, có đứa cháu gái tuổi vừa mới lớn lọt vào tay kẻ 
gian, phải làm gái lầu xanh. Chấn Chi nghe chuyện 
rơi nước mắt, liền chuộc về rồi chọn nơi tử tế lo việc gả 
chồng.

Những trường hợp Chấn Chi bỏ tiền bạc ra giúp 
người tương tự như thế rất nhiều, không thể kể hết. 
Con trai ông là Trương Tế Dương, sau thành bậc 
danh sĩ một thời. Con cháu ông đời sau đều đặc biệt 
hưng thịnh.

Lời bàn

Cứu giúp người nghèo đói, hoặc giúp người về 
quê, đó là thành tựu sự tốt đẹp cho người ngay trong 
đời sống; giúp người khác duy trì dòng tộc, cứu người 
thoát khỏi hoạn nạn, đó là thành tựu sự tốt đẹp cho 
người lâu dài về sau. 
1 Theo quy định từ đời Hán, quan Huyện lệnh ở một huyện nhỏ có số 

hộ dân dưới một vạn thì gọi là Trường huyện lệnh.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

232

LÀM VIỆC GÌ  
CŨNG NOI THEO ĐẠO TRỜI

Giảng rộng

Ý nghĩa của hai chữ “đạo trời” ở đây là ngược lại 
với tham dục của con người. Đạo trời là quy tắc, chuẩn 
mực của mọi việc làm, cũng như thợ mộc có thước tròn, 
thước vuông, người bắn tên có bia làm đích ngắm...

Noi theo đạo trời là đúng, bỏ đi là sai; noi theo 
đạo trời là góp sức được vào việc chung, bỏ đi là ích 
kỷ riêng tư; noi theo đạo trời là thẳng suốt đi lên 
thành người cao thượng; bỏ đi là phăng phăng tuột 
dốc làm kẻ tiểu nhân; noi theo đạo trời ắt có lòng 
nhân từ khoan dung tha thứ, tự nhiên có sự giúp dật, 
bảo vệ, thường luôn được hưởng phúc; bỏ đi thì tâm 
tính khắc nghiệt, lạnh nhạt vô cảm, thường gặp nhiều 
điều xấu ác, tai họa theo nhau giáng xuống. Xem thế 
thì đủ biết, chỗ được mất thật cách xa nhau một trời 
một vực. 

Câu này với câu văn tiếp theo1 có ý nghĩa hỗ 
tương, hàm chứa lẫn nhau. Chẳng hạn như nói “làm 
việc”, nhưng tất nhiên cũng bao hàm cả ý “nói ra”, mà 
việc “nói ra thuận lòng người” tất nhiên cũng đã bao 
hàm cả ý “noi theo đạo trời” trong đó.

1 Tức là câu: “Nói ra lời nào cũng thuận với lòng người”.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

233

Trưng dẫn sự việc

KHÔNG BỎ KHI VỢ MẮC BỆNH PHONG

1

Tỉnh Phúc Kiến có người tên Phúc Thanh Văn, 
là con trai của Thiệu Tổ, định việc kết hôn với con 
gái Sài Công. Vừa dạm hỏi xong thì người con gái ấy 
bỗng mắc bệnh phong. Thiệu Tổ thấy bệnh ấy hiểm 
nghèo nên muốn đổi ý, người vợ giận lắm, nói: “Mình 
sinh con ra nên dạy cho nó thuận theo đạo trời, thì 
tự nhiên được bền lâu. Bằng như làm việc trái với lễ 
nghĩa, tai họa chắc chắn sẽ đến ngay.” 

Do đó vẫn tiến hành việc cưới xin. Sau khi con gái 
họ Sài về làm dâu, năm sau Phúc Thanh Văn thi đỗ, vợ 
anh cũng dần dần khỏi bệnh, sinh được ba đứa con trai 
sau đều vinh hiển. 

Lời bàn

Từ xưa đến nay, những người cưới vợ mù, vợ bệnh, 
phần nhiều tự thân đều được sang quý, sinh con vinh 
hiển. Thật không phải nguyên nhân gì khác, chỉ là vì 
tấm lòng nhân hậu có thể thay trời mà bao dung che 
chở cho một người, nên trời cũng ưu ái đãi ngộ cho một 
người để bù đắp đó thôi. 

BỘI ƯỚC KHÔNG CƯỚI VỢ

2

Vào triều Thanh, tại huyện Lâu thuộc tỉnh Giang 
Tô có người tên Cố Nguyên Cát, ban đầu làm một viên 

1 Trích từ sách Ý hành lục (懿行錄). (Chú giải của soạn giả)
2 Chuyện này do Trầm Vĩnh Tư kể lại. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

234

thư lại, chăm chỉ học tập, tay không buông sách. Sau 
đi thi đỗ đầu, học trò theo học ngày càng đông. Nhưng 
cứ mỗi lần ông vào trường, liền cảm thấy như có một 
phụ nữ đi theo kế bên, khiến cho ý tứ văn từ rối loạn. 

Xét nguyên nhân thì từ thuở mới lớn, Nguyên 
Cát có dạm hỏi một cô gái, sau thấy cô này xuất thân 
nghèo khó nên cuối cùng bỏ không cưới. Nhân việc 
này, cô gái uất ức mà chết.

Đến khi tuổi già, Nguyên Cát bỗng phát điên, 
thường tự đánh vào dương vật của mình, người nhà 
phải theo sát ngăn cản. Nhưng chỉ cần lơi lỏng một 
chút là ông lại đánh vào mạnh hơn. 

Một hôm ông tự đi lên một cây cầu, nhìn xuống 
dòng nước sông trong vắt, cảm thán nói rằng: “Nơi 
này có thể chôn ta được rồi.” Nói xong tự nhảy xuống 
sông mà chết. Hôm ấy là ngày mồng một tháng sáu, 
thuộc niên hiệu Khang Hy. 

Lời bàn

Vì chê người ta nghèo khó mà không cưới nên trời 
sẽ bắt sống trong nghèo khó suốt đời. Vì vậy, có được 
văn tài đến như thế mà không thể thành tựu được gì, 
cuối cùng phải chôn xác trong bụng cá sông! 

MẸ CON CÙNG BỊ SÉT ĐÁNH

1

Vào niên hiệu Khang Hy, năm Ất Hợi,2 quận Tô 
bị trận lụt lớn. Tại một thôn nọ có người phụ nữ đang 
mang thai, chồng bệnh nằm đói chẳng có gì ăn, bà liền 
1 Chuyện này người trong quận Tô đều biết. (Chú giải của soạn giả)
2 Tức là năm 1695.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

235

bế đứa con ba tuổi vào thành vay gạo. Vay được 4 đấu 
gạo mang về, gặp mưa lớn trên đường, sức lực cạn kiệt 
nhưng vẫn còn cách nhà khoảng một dặm, không thể 
vừa bế con vừa mang gạo đi nổi. Bỗng thấy trước cửa 
nhà gần đó có một đứa trẻ, liền gửi mấy đấu gạo lại đó 
cho nó, hẹn đưa con về nhà rồi trở lại lấy. 

Đứa trẻ kia cùng bàn với mẹ rồi đem gạo giấu đi 
mất. Người mẹ bế con về rồi quay lại thì không lấy 
được gạo, vì sợ chồng nên không dám vào nhà, trong 
bụng lại quá đói, cuối cùng treo cổ mà chết bên cạnh 
nhà. Người chồng đang bệnh không có ai chăm sóc, 
không bao lâu cũng chết.1 

Năm sau, khoảng tháng 6 thì nhà cướp gạo kia 
dời đến ở nơi hẻm Dưỡng Dục trong quận lỵ, bỗng bị 
ma nhập tự nói rằng: “Ta đã kiện ngươi nơi ấy, thiên 
lôi cũng xem xét chấp thuận rồi.” 

Chưa đến ba ngày sau, trời nổi sấm chớp, lôi hai 
mẹ con nhà kia ra giữa sân đánh chết. Bà mẹ lúc chết 
vẫn còn ôm chặt con. Hôm ấy là ngày mồng ba tháng 
bảy năm Bính Tý thuộc niên hiệu Khang Hy.2 

Lời bàn

Theo cách hiểu của phái hậu Nho3 thì chuyện 
hai mẹ con nhà kia chẳng qua do hai khí âm dương 

1 Nguyên bản không thấy nói đến đứa con 3 tuổi, nhưng trong hoàn 
cảnh này chắc chắn cũng phải chết theo cha mẹ.

2 Tức là năm 1696.
3 Chỉ các nhà Nho về sau, đặc biệt là sau khi phát triển các học thuyết 

của Nhị Trình (Trình Hạo và Trình Di), Chu tử.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

236

tương khắc, tình cờ phát ra sấm sét đánh trúng mà 
thôi. Người đời nếu tin theo như vậy ắt trong lòng 
thản nhiên, không hề sợ sệt trước những việc nhân 
quả báo ứng hiện tiền như thế. 

THAM DÂM PHỤ LỜI ỦY THÁC

1

Huyện Thái Thương tỉnh Giang Tô có một nho sinh 
tên Vương Tĩnh Hầu, là người khiêm tốn, thường kính 
trọng người khác. Một hôm bỗng bị sét đánh chết. Mọi 
người đều kinh sợ cho là chuyện kỳ lạ. Có người đồng 
cốt thỉnh được tiên nhập, mọi người liền đem việc này 
ra hỏi, tiên mượn lời đồng cốt nói: “Tên này vào hồi 
ngày, tháng, năm ấy... lúc đến Tô Châu dự kỳ thi phủ, ở 
trọ một nhà dân gần cầu Ẩm Mã. Khi ấy, người chủ nhà 
bị khép tội đang giam trong ngục, người vợ thấy hắn ta 
ra dáng hiền hậu khiêm tốn nên tin tưởng, mang tiền 
bạc ủy thác, cậy lo cho người chồng được ra khỏi ngục. 
Hắn thấy người vợ chủ nhà yếu đuối có thể hiếp được 
liền ra tay, lại cướp luôn tiền bạc, hại người vợ chủ nhà 
đến chết. Vì thế nên hắn phải chịu quả báo như vậy.”

Lời bàn

Tội lỗi giấu kín chẳng ai biết như thế này thì luật 
pháp quốc gia không trừng trị được. Nếu không có lẽ 
tội phúc báo ứng, ắt kẻ tiểu nhân sẽ luôn hí hửng mà 
làm tiểu nhân. Cho nên, việc truyền rộng thuyết nhân 
quả ra chính là âm thầm hỗ trợ cho việc trị nước bằng 
pháp luật, lại cũng giúp vào cho đạo lý chân chánh, 
công lao ấy quả thật không phải nhỏ. 

1 Chuyện này do Trầm Vĩnh Tư kể lại. (Chú giải của soạn giả)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

237

NÓI RA LỜI NÀO CŨNG THUẬN 
VỚI LÒNG NGƯỜI

Giảng rộng

Lời nói và việc làm là hai phương diện chủ yếu 
để người quân tử dựa vào mà lập thân. Làm việc noi 
theo đạo trời thì ít khi phải hối tiếc vì việc đã làm. Nói 
ra thuận với lòng người thì ít khi phải bị người oán 
trách vì lời nói. 

Khổng Tử nói: “Người có đức hạnh mới nói ra 
được những lời tốt đẹp, nhưng người nói ra lời tốt 
đẹp chưa hẳn đã có đức hạnh.” Lại nói: “Người nhân 
đức luôn có sự thận trọng, chọn lựa kỹ trước khi nói 
ra.” Lại nói: “Chưa đến lúc cần nói mà vội vã nói là 
hấp tấp; có người thưa hỏi, đến lúc cần nói mà không 
nói rõ ràng là người gian trá giấu giếm; không quan 
sát kỹ vẻ mặt, phản ứng của người nghe mà chỉ thao 
thao nói, ấy là mù quáng.” 

Cho nên phải biết rằng, nói năng cho phải đạo 
thật cũng muôn ngàn khó khăn. Từ xưa đến nay, 
những bậc đạo cao đức dày ắt không khinh suất trong 
lời nói, người khéo quán sát đến chỗ biến hóa tinh vi 
kín đáo của sự vật cũng không khinh suất trong lời 
nói, người biết khiêm cung tự giữ mình cũng không 
khinh suất trong lời nói. 

Những kẻ khinh suất trong lời nói, đa phần đều 
do tâm ý nông nổi, hấp tấp, gặp việc thì vui mừng 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

238

bày tỏ ra mặt, cho nên có nói ra điều gì cũng chỉ là lời 
cửa miệng, trong lòng chưa từng có sự chín chắn suy 
đi xét lại. Ví như có vì thế mà đắc tội với đời, khiến 
người khác cười chê, họ cũng không hề suy nghĩ lại, 
nói gì đến việc dành thời gian để cân nhắc trước xem 
có nên hay không nên nói? 

Nói “lòng người” ở đây là muốn chỉ đến lòng công 
bằng, chân chánh hết mực, là tấm lòng mà Tô Đông 
Pha đã nói đến trong Tư trị luận (思治論) rằng: “Không 
nói ra mà ai ai cũng giống như nhau.” Lòng người như 
thế nếu ở nơi đâu thì chính là đạo trời ở đấy, nên phải 
thuận theo. Nhưng nói “thuận theo” ở đây không có 
nghĩa là xu nịnh, mà có nghĩa là nên thận trọng trước 
khi nói, quan sát phản ứng của người nghe, chân chất 
thẳng thắn không lừa dối, nói ra phải trọn vẹn rõ ràng, 
có sự suy xét cẩn thận, bảo ban phải khiêm cung hòa 
ái, lại càng phải cẩn trọng. Những lúc quá vui mừng, 
quá giận dữ hoặc quá say sưa, ắt phải có những lời 
luận bàn thái quá, tốt hơn là nên ngậm miệng không 
nói để ngăn ngừa sự sai trái, lầm lỗi. 

Các bậc tiền bối dạy rằng: “Những người ta gặp 
trong tiệc tùng xã giao hoặc nơi đông người giao tiếp 
thường có nhân phẩm tốt xấu khác nhau, hoặc có 
người phẩm hạnh khiếm khuyết, hoặc có người hình 
dung xấu xí, hoặc có người tuy hiện nay hiển đạt tôn 
quý nhưng xuất thân gia thế hàn vi, hoặc có người 
trước đây gia thế hết sức phồn vinh thịnh vượng, 
nhưng giờ đây con cháu chẳng được mấy người... Từ 
đó suy ra, sẽ thấy có rất nhiều điều không nên nói, 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

239

cần phải lần lượt cân nhắc hết thảy, không được chạm 
vào những chỗ riêng tư kín đáo, hoặc những điều 
người khác không muốn nói đến, khiến họ phải hổ 
thẹn, giận dữ. Nếu không thể nào biết hết để tránh thì 
tuyệt đối không được luận bàn sằng bậy chuyện thế 
sự, hoặc trực tiếp gọi tên họ của người khác, để tránh 
phạm vào húy kỵ tên họ các bậc cha anh, bởi những 
điều ấy thường mang đến tai họa ngoài ý muốn. 

Trước đây có một người, trong buổi tụ họp rất 
đông người, chợt nghe có kẻ đề cập đến một người 
có tên tuổi, anh ta liền nói rằng mình với người đó rất 
thân nhau. Không ngờ chỉ một lát sau, người ấy tình 
cờ ghé đến. Anh ta chắp tay vái chào, không biết là ai, 
rồi quay sang hỏi người bên cạnh: “Ông ấy là ai vậy?” 
Người bên cạnh trả lời: “Là người mà ông vừa nói là 
rất thân với ông đó.” Mọi người quanh đó đều quay 
nhìn anh ta cười nhạo. Than ôi! Những ai hay khinh 
suất trong lời nói nên nhớ lấy chuyện này mà tự răn 
nhắc mình. 

Trưng dẫn sự tích

LỖ CÔNG SAI NGƯỜI ĐỐI ĐÁP VỚI TIẾT HẦU

1

Đằng hầu và Tiết hầu cùng đến triều kiến vua 
nước Lỗ,2 hai bên tranh nhau vị thứ trước sau. Tiết 
hầu nói: “Ta được phong trước.” Đằng hầu liền nói: 
“Ta là quan Thái bốc nhà Chu, cùng họ với thiên tử,3 
1 Trích từ sách Tả truyện (左傳). (Chú giải của soạn giả) 
2 Việc này xảy ra vào năm 712 trước Công nguyên, vào đời Lỗ Ẩn công.
3 Đằng hầu mang họ Cơ, cùng họ với vua nhà Chu, vì chính là con cháu 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

240

Tiết hầu mang họ dân thường, ta không thể đứng 
sau.” 

Lỗ Ẩn công liền sai Vũ Phụ thay mình đến chỗ 
Tiết hầu nói: “Ngài với Đằng hầu đã hạ mình đến 
đây thăm vua nước Lỗ tôi, người nhà Chu có câu 
rằng: ‘Trên núi sẵn có cây gỗ, nhưng người thợ mộc 
khi dùng phải đo đạc theo chỗ mình cần; khách đến 
nhà tuy đều sẵn có lễ nghi, nhưng chủ nhà phải có 
sự chọn lựa.’ Thiên tử nhà Chu với chư hầu đã có 
sự minh định, nếu khác họ với thiên tử thì đều phải 
đứng sau. Vua nước Lỗ tôi nếu có đến triều kiến vua 
nước Tiết, tự nhiên cũng không dám tranh với các vị. 
Nếu quả ngài đã có lòng hạ cố đến thăm vua nước Lỗ 
tôi, xin vui lòng để cho vua nước Đằng đứng trước.” 

Vua nước Tiết liền đồng ý để cho vua nước 
Đằng đứng trước. 

Lời bàn

Lời lẽ của vua nước Tiết rõ ràng là quá bộc trực 
thẳng thừng, mà lời của vua nước Đằng cũng quá 
cứng rắn, ra vẻ chèn ép người. Chỉ có lời của Vũ Phụ 
nói thay vua Lỗ là khiêm cung hòa nhã, mềm mỏng 
linh hoạt mà cảm động lòng người. 

Phân tích chi ly thì lời của Vũ Phụ có thể phân chia 
thành sáu ý để xem xét. Hai câu đầu nói rõ về việc hai 
vua chư hầu đến nước Lỗ triều kiến. Tiếp theo liền 
đưa ra lý lẽ nhẹ nhàng mềm mỏng, nêu việc trên núi 
sẵn có cây gỗ là ý thứ nhất (1), lại thêm việc khách 

nhà Chu được phong tước hầu.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

241

đến nhà sẵn có lễ nghi là ý thứ hai (2), vận dụng rất 
hay phương pháp mượn khách để nói tiếp đến chủ. 
Không nói rằng khách không có lễ nghi, mà ngược 
lại nói khách sẵn có lễ nghi, thật giống như Tử Sản 
không nói chỗ cả hai đều sai, mà nói chỗ cả hai đều 
đúng. Thật khéo chọn ngôn từ lắm thay! 

Sau đó nêu lên sự minh định của nhà Chu (3) 
rằng khác họ với thiên tử phải đứng sau (4), là đã 
có ý muốn nhường Đằng hầu lên trước. Lại trước khi 
muốn nói vua nước Tiết hạ mình thăm vua nước Lỗ 
(5), thì lại đưa ra tình huống ví như vua nước Lỗ đến 
triều kiến vua nước Tiết (6). Cách nói như thế thật là 
khiêm tốn hòa nhã, khiến người nghe tự nhiên thấy 
vui lòng. Chỗ này thật giống như khi Tần Mục Công 
nói chuyện với sứ nước Tấn, không nói mình bắt Tấn 
hầu về nước Tần, mà nói: ‘Ta muốn được cùng đi với 
Tấn hầu về phía tây, cũng chỉ là để thực hiện giấc mơ 
của nước Tấn mà thôi.” Như vậy chẳng phải là khéo 
chọn ngôn từ lắm sao? Những việc như vậy đều là nói 
ra thuận với lòng người, hoàn toàn không phải những 
cách nói xu nịnh hùa theo ý người mà có thể so sánh 
được. 

GIẢNG PHÁP THÍCH HỢP

1

Thời Nam Bắc triều, đời Lưu Tống có một vị cao 
tăng từ Ấn Độ sang là Cầu-na-bạt-ma,2 thuộc dòng 

1 Trích từ sách Cao tăng truyện (高僧傳). (Chú giải của soạn giả) 
2 Tên Phạn ngữ này được dịch nghĩa sang chữ Hán là Công Đức Khải (

功德鎧). (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

242

Sát-đế-lợi,1 là anh của vua nước Kế Tân. Vào tháng 
giêng niên hiệu Nguyên Gia thứ tám,2 ngài đến Kiến 
Nghiệp.3 Vua Văn Đế mời vào diện kiến, ân cần hỏi 
han rồi thưa rằng: “Ta cũng thường muốn ăn chay, 
giữ giới không giết hại, nhưng vì còn phải lo cho dân 
cho nước nên không thể được, vậy biết phải làm thế 
nào?” 

Đại sư nói: “Sự tu tập trai giới của bậc đế vương 
không giống với thường dân. Thường dân thân phận 
hèn kém, không có quyền sai sử người khác, nếu như 
không tự mình khắc chế, giảm bớt ham muốn thì làm 
sao tu thân? Nhưng đối với bậc vua chúa thì bốn bể là 
nhà, muôn dân là con, nói ra một lời tốt đẹp thì muôn 
dân vui mừng, thi hành một chính sách hiền thiện thì 
người người hưởng ứng; trọng người hiền đức, dùng 
người tài giỏi, bớt lao dịch, giảm thuế khóa thì mưa 
gió thuận hòa, mùa màng sung túc. Bệ hạ nếu theo 
cách ấy mà giữ trai giới, thì sự trì trai ấy thật vĩ đại 
biết bao; nếu theo cách ấy mà giữ giới không giết hại, 
thì còn có công đức nào hơn? Đâu nhất thiết là phải 
đợi nhịn ăn được nửa ngày4 hay cứu mạng cho một 
con chim rồi mới có thể cứu giúp rộng khắp muôn 
dân?” 

Văn Đế nghe xong hết mực tán thán, nói rằng: 
1 Sát-đế-lợi là một trong bốn giai cấp của Ấn Độ, chính là giai cấp vua 

chúa cầm quyền.
2 Tức là năm 431.
3 Tức là Nam Kinh.
4 Ý đại sư muốn nói đến việc giữ theo Bát quan trai giới, theo đó người 

thọ giới chỉ ăn vào giờ ngọ, xem như nhịn ăn nửa ngày.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

243

“Người thế tục đắm chìm mê muội trong những lý 
luận xa vời, kẻ xuất gia lại thường trì trệ cố chấp nơi 
giáo điều thiển cận. Theo như lời đại sư mới thật sự là 
khai mở trí tuệ giúp người tỏ ngộ, thấu hiểu sáng suốt 
mọi việc, có thể cứu độ khắp cả trời người.” Sau đó liền 
cung thỉnh Đại sư trụ lại chùa Kỳ Hoàn nơi kinh thành.

Đến khi đại sư viên tịch, trong khoảng giữa đỉnh 
đầu bỗng thấy có hình trạng lạ, mường tượng uốn 
khúc như giao long, từ đỉnh đầu xuất ra bay thẳng lên 
trời, có cả ngàn người tận mắt chứng kiến. 

Lời bàn

Những lời Đại sư nói ra cũng đều là lập luận của 
nhà Nho, nhưng lại hàm chứa giáo lý nhà Phật trong 
đó. Như thế mới thật là nói ra thuận với lòng người. 

KHÉO CAN NGĂN

1

Vào triều Minh, quan Thượng thư bộ Hộ là Vương 
Hữu Hiền, người huyện Ninh Hương, tỉnh Sơn Tây. 
Ông từng bỏ tiền cưới về một người thiếp, nhưng vợ 
ông vì quá ghen nên đẩy người thiếp này vào hoàn 
cảnh rất khốn đốn. Khi Vương Hữu Hiền bận việc 
quan phải đi xa, bà vợ liền lén nhốt người thiếp vào 
một căn phòng trên lầu, đói quá sắp chết. Ông có đứa 
con trai tên Vương Dục Tuấn, chỉ mới mấy tuổi đầu, 
lúc ấy biết chuyện liền nói với mẹ: “Nếu dì ấy mà chết 
đói, người ngoài thế nào cũng chê cười phỉ báng mẹ, 
chi bằng mỗi ngày cho ăn một bát cháo nhỏ, để dì ấy 

1 Trích từ sách Ý hành lục (懿行錄). (Chú giải của soạn giả) 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

244

từ từ mà chết, người ta sẽ không nói là mẹ ác độc.” Bà 
mẹ nghe theo lời. Vương Dục Tuấn lại lén dùng một 
cái đãy nhỏ giấu thức ăn vào, nhân lúc mang cháo đến 
thì đưa cho người thiếp của cha, nhờ đó mà cô ta được 
sống. 

Qua năm sau sinh được một đứa con trai, Vương 
Hữu Hiền lén đưa đến nơi khác nuôi dưỡng. Sau khi 
ông qua đời, Dục Tuấn hết sức thương yêu chăm sóc 
đứa em trai này. 

Lời bàn

Khi sử dụng lời nói để giao tiếp với người khác, 
tất nhiên phải chọn lời nói sao cho thuận theo lòng 
người. Khi sử dụng lời nói để phụng sự cha mẹ, cũng 
không được làm trái ý cha mẹ. Tuy nhiên, Khổng Tử 
thường nói: “Thờ cha mẹ, nếu cha mẹ có điều không 
tốt cũng phải khéo léo can ngăn.” Khéo léo can ngăn 
có nghĩa là phải làm sao để cha mẹ vui vẻ nghe theo 
lời khuyên, mà cũng không trái ý cha mẹ. Xét như 
việc Vương Dục Tuấn khéo léo khuyên can mẹ, chẳng 
phải là hợp với lời của Khổng Tử lắm sao? 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

245

KÍNH NGƯỠNG  
BẬC THÁNH HIỀN TIÊN TRIẾT,  

ĐI ĐỨNG NẰM NGỒI  
THƯỜNG NGHĨ NHỚ

Giảng rộng

Nói “tiên triết” là chỉ chung các bậc thánh hiền 
trong quá khứ. Được nghe lời dạy của thánh hiền thì 
sinh lòng ngưỡng mộ, ắt tự thân phải ra sức làm theo, 
giống như vẫn còn được thấy các ngài hiện diện trước 
mình. Nói “đi đứng nằm ngồi thường nghĩ nhớ”,1 có 
nghĩa là bất kỳ lúc nào cũng nhìn thấy các bậc thánh 
hiền như đang hiện diện trước mặt mình, nhưng 
không nên quá câu nệ nơi nghĩa đen của từ ngữ, mà 
nên hiểu là lúc nào cũng suy xét nhớ nghĩ lời dạy của 
các ngài để làm theo. 

Đạo lý của các bậc thánh hiền xưa nay, tùy theo 
địa phương truyền bá mà có sự linh hoạt tự nhiên 
nhưng không xa lìa cội gốc, nếu như quá cố chấp vào 
hình thức mà trong tâm vẫn tồn tại dù chỉ một chút 
các ý niệm “ý, tất, cố, ngã”,2 ắt sẽ không khác gì Diệp 
1 Nguyên tác dùng hai chữ “canh tường” (羹牆), nghĩa là “bát canh, 

vách tường”, lấy ý theo trong sách Hậu Hán thư có nói đến chuyện 
sau khi vua Nghiêu mất rồi, vua Thuấn thường nhớ nghĩ đến, mỗi khi 
ngồi xuống như thấy hình bóng vua Nghiêu trên vách tường, mỗi khi 
ăn cơm như nhìn thấy hình bóng vua Nghiêu trong bát canh. Vì thế, 
“canh tường” hàm ý luôn luôn nhớ nghĩ đến, dù trong lúc đi đứng nằm 
ngồi cũng đều tưởng nhớ.

2 Một số nhà Nho cho rằng Khổng tử chủ trương vô ý, vô tất, vô cố và 
vô ngã, tức là dứt bỏ hết ý nghĩ, sự thiên lệch, sự cố chấp và sự bám 
chấp vào bản ngã. Thật ra đây là cách giải thích của hậu nho, đã chịu 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

246

công thích rồng nhưng chỉ biết đến tranh vẽ rồng chứ 
không biết có con rồng thật. 

Năm xưa, tôi có lần gặp một người cầm trong tay 
quyển sách Trung dung, liền cùng ông ta bàn luận về 
nghĩa lý đại thể của hai chữ “trung dung”. Tôi bảo 
ông ấy: “Trung dung không có hình tướng, nếu cố 
chấp vào hình thức mà cho rằng chỉ có 33 chương 
trong sách này mới đúng thật là Trung dung thì đối 
với đạo lớn của Khổng Nhan dù có nằm mơ cũng 
không thấy được, huống chi là thực hiểu.” 

Ông ấy lập tức nổi giận, nói: “Ý nghĩa ông nói đó 
là thiền học, chẳng phải đạo Nho của ta.” Nói xong 
bèn ném ngược quyển Trung dung lên bàn sách. Tôi 
nói: “Ông thành kẻ tiểu nhân rồi.” Ông ta hỏi vì sao, 
tôi nói: “Khổng tử từng nói rằng: ‘Quân tử trung 
dung, tiểu nhân ngược với trung dung.’ Chẳng phải 
ông vừa ném ngược quyển Trung dung lên bàn đó 
sao?” Người kia lập tức cãi lại: “Khổng tử nói ‘tiểu 
nhân ngược với trung dung’, sao có thể chấp cho đó 
là quyển sách Trung dung trong tay tôi?” Tôi liền cười 
lớn nói: “Tôi nói trung dung không có hình tướng, 
chính là như ý ông vừa nói đó.” Ông ta im lặng suy 
nghĩ hồi lâu, liền tự có chỗ hiểu được.

Một hôm, có người bạn đề cập đến một câu trong 
sách Mạnh Tử: “Nếu tin hoàn toàn vào sách, chẳng 

nhiều ảnh hưởng của Phật giáo. Ở đây tiên sinh An Sĩ có vẻ như cũng 
đã sử dụng các khái niệm này của Nho gia theo cách hiểu của giáo 
lý nhà Phật.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

247

bằng không đọc sách.”1 Tôi nói: “Câu này người 
thường không dám tùy tiện nói ra, nhưng Mạnh Tử 
nói thì quả đúng không sai.” Người kia vừa nghe có 
vẻ không hài lòng, tôi chỉ cười không nói gì thêm. 
Qua một lúc lâu, người ấy bỗng hiểu ra, nói: “Ông 
quả là người khéo đọc sách Mạnh Tử. Tôi đã bị ông 
giễu cợt rồi.”

Các bậc tiên hiền như vua Nghiêu, vua Thuấn, 
vua Vũ, vua Thang, Văn Vương, Vũ Vương, Chu 
Công, Khổng Tử, Nhan Hồi... đều là những bậc thánh 
hiền thời cổ đại, nhưng giá trị văn hiến quý báu của 
các ngài vẫn còn lưu lại đến nay. Trong những lúc có 
chút thời gian rỗi rảnh, tôi vẫn thường thả hồn quay 
về ngàn năm trước, tìm tòi sưu tập rồi đọc qua trước 
thuật của rất nhiều người, sau đó suy ngẫm trầm 
tư, lại tham khảo qua lập luận của các bậc hiền nho 
ngày trước. Nếu như trong ấy có những lời thích hợp 
với mình, ắt thường ghi nhớ trong lòng hoặc lặng lẽ 
ngâm nga một mình, tự nhiên để hết tinh thần vào đó. 
Thỉnh thoảng lại gặp một đôi câu xét thấy chưa thực 
sự thông suốt, liền viết ra thành tập, đặt lại vấn đề để 
hy vọng có thể làm sáng tỏ hơn nữa những lời dạy 
của các bậc thánh hiền ngày trước, khiến cho những 
học thuyết ấy được vĩnh viễn lưu hành trong đời. 

Nhân đó mà trong khoảng 30 năm qua đã hình 
thành một tập sách đặt tên là “Chất Khổng thuyết”, 
nêu một số vấn đề cần làm rõ trong học thuyết Khổng 
Tử, vẫn dùng để tự mình suy ngẫm lấy đó làm vui, 

1 Nguyên văn câu này là: “Tận tín thư bất như vô thư.” (盡信書不如無書)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

248

cũng không dám nói là như được thấy các bậc tiên 
triết trước mắt, chỉ là muốn làm sáng tỏ cái học của 
thánh hiền để không phụ lời giáo huấn của các ngài. 

Dưới đây xin trích một số vấn đề trong sách Chất 
Khổng thuyết, mong được chia sẻ với những người 
cùng chí hướng. 

Trích “Chất Khổng thuyết”

BÀN VỀ VIỆC “HỌ KHỔNG BA ĐỜI BỎ VỢ”

Thật quá đáng lắm thay! Những kẻ học Nho thiển 
cận không hiểu được ý nghĩa của từ ngữ, vu báng 
điều xấu xa cho gia đình bậc thánh. Đức Khổng tử lấy 
lễ pháp giáo hóa người đời, trước vẫn xem việc dạy 
dỗ vợ con trong nhà là căn bản,1 đức độ chưa hẳn đã 
kém Văn Vương xưa kia. Ví như vợ ngài không được 
hiền đức sánh kịp Hậu phi của Văn Vương, ắt cũng 
đâu tệ hại đến nỗi phải bị chồng xô đuổi? 

Một đời bỏ vợ cũng đã là chuyện ghê gớm lắm, 
huống chi lại đến ba đời đều bỏ vợ! Xét như đạo vợ 
chồng, theo đạo lý nhà Nho là chuyện hệ trọng, nếu 
phạm lỗi nhỏ mà bị chồng xô đuổi, ắt gia pháp họ 
Khổng chẳng thể bỏ qua mà không trách phạt, bằng 
như phạm lỗi quá lớn đến nỗi phải bị trục xuất ra 
khỏi gia đình, ắt phải là điều bất hạnh cho họ Khổng 
biết bao! Huống chi đức Khổng Tử là bậc thầy mẫu 
1 Nguyên bản dùng “hình ư chi hóa” (刑於之化) là trích từ bài Tư tề, thiên 

Đại nhã trong kinh Thi, đại ý nói rằng trước phải dùng lễ pháp đối đãi, 
cư xử với vợ nhà cho tốt, sau đó đến anh em thân tộc, rộng ra mới có 
thể trị nước, an dân. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

249

mực của muôn đời, nếu như vợ ngài lại đức hạnh kém 
cỏi đến nỗi bị trục xuất, ắt phải tổn thương rất lớn 
đến thanh danh gia đình. Thế rồi đến người con dâu 
của bà cũng bị trục xuất, cho đến cháu dâu lại cũng 
bị trục xuất, như thế thì họ Khổng có còn ra thể thống 
gì nữa?

Một hôm, tôi mang sách Lễ ký, thiên Đàn cung 
ra đọc thật kỹ và suy ngẫm, đến câu “Không phải 
vợ chính của ông Cấp,1 ắt không phải mẹ của ông 
Bạch”2 bỗng kinh ngạc hiểu ra, nghĩ rằng: “Đã không 
phải vợ chính, tất nhiên là vợ kế. Như vậy trong sách 
dùng chữ “xuất mẫu” (出母) hóa ra không phải chỉ 
“người mẹ bị trục xuất”, mà là để chỉ “người mẹ đã 
sinh ra mình”, cũng giống như nói “sinh mẫu” (生
母), như vậy tức là để chỉ người mẹ ruột. Nói “không 
để tang xuất mẫu” là ý nói không chịu tang mẹ ruột 
ba năm. Ấy vì Tử Tư là con dòng thứ, Bá Ngư3 từng 
bảo Tử Tư để tang mẹ ruột của mình ba năm, Tử Tư 
không tiện nói với cha như vậy là sai lễ, liền nói: “Từ 
xưa tổ tiên gia tộc chúng ta chưa từng sai với lễ tắc 
quy định. Nếu có quy định chịu đại tang ắt phải làm 
theo.”4 Từ đó về sau, lễ nghi trong gia đình họ Khổng 
quy định những người con dòng thứ không để tang 3 

1 Khổng Cấp là tên thật của Tử Tư, cháu nội đức Khổng tử.
2 Nguyên văn câu này là: “Bất vi Cấp dã thê giả, thị bất vi Bạch dã mẫu.” 

(不為伋也妻者，是不為白也母。)
3 Bá Ngư là con trai Khổng tử, tức là cha của Tử Tư.
4 Tử Tư nói như vậy là ý muốn nhắc cha mình rằng theo lễ nghi không 

có quy định chịu đại tang đối với người mẹ là vợ thứ, không phải chánh 
thất.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

250

năm cho mẹ ruột của mình, sau thành tục lệ vĩnh viễn 
như thế. Cho nên, trong sách Lễ ký chép rằng: “Họ 
Khổng có quy định [con dòng thứ] không để tang mẹ 
ruột là bắt đầu từ ông Tử Tư.” Thật rõ ràng sáng tỏ 
vô cùng. Thiên Đàn cung của sách Lễ ký đã dùng chữ 
xuất (出) để thay cho chữ sinh (生), có thể nói là rất 
hay lạ, trang nhã mà không rơi vào khuôn sáo. 

Các nhà Nho đời sau tự mình không hiểu được 
ý nghĩa của từ ngữ, sao lại khiến cho bậc phu nhân 
muôn đời kính ngưỡng phải chịu tiếng xấu ác? Xét 
như các quan đại phu ngày nay thôi, nếu như vợ họ 
chưa từng bị trục xuất, xô đuổi, mà bị người ta đồn 
đãi rằng bị trục xuất, hẳn phải lấy đó làm mối hận 
muôn đời. Người quân tử có lòng nhân đức, nếu nghe 
biết việc như thế ắt phải thay người mà minh oan, 
làm rõ sự việc để giải tỏa mối hận ấy. Huống chi việc 
này lại xảy ra với vị phu nhân của một bậc đại thánh 
nhân, khiến cho đến ba đời con dâu trong nhà đều 
phải ôm mối hận ngàn đời như vậy? Cho nên, việc 
này cần phải được cải chính, giải thích cho mọi người 
đều rõ, làm sáng tỏ chỗ sai lầm từ trước đến nay. 

Lời bàn

Người xưa bỏ vợ, phần lớn trường hợp chỉ vì 
những lỗi lầm nhỏ, không phải lúc nào cũng là do 
đánh mất đạo đức lễ nghĩa. Như xem trong sách 
Khổng tử gia ngữ (孔子家語) thấy Tăng tử bỏ vợ chỉ vì 
chưng quả lê không chín. Lại xem trong sách Mạnh 
tử ngoại thư (孟子外書), thấy chép việc Mạnh tử định 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

251

bỏ vợ chỉ vì nhìn thấy bà ngồi xoạc chân khó coi. Ông 
đem việc này thưa với mẹ, bà mẹ trách Mạnh Tử thất 
lễ, Mạnh Tử nghe lời mẹ, liền tự trách, thôi không bỏ 
vợ.

Xem qua đó thì có thể biết, bài văn này là vì những 
kẻ hậu Nho thiển cận hiểu sai mà phương tiện nói ra, 
vì mối oan chưa được rửa sạch của ba đời phu nhân 
nhà họ Khổng mà nói ra, cho nên chỗ dụng tâm thật 
hết sức tốt đẹp, khó nhọc. Chỉ có điều là người đọc 
cần phải thận trọng đừng để cố chấp nơi từ ngữ mà 
hiểu sai ý tứ, lại ngộ nhận rằng ba đời họ Khổng đã 
khai sinh ra thói xấu cưới thêm vợ lẽ. Đó là điều nhất 
thiết phải phân biện cho rõ. 

BÀN VỀ QUAN NIỆM “NGOÀI ĐẠO TRUNG THỨ 

KHÔNG CÓ LẼ SUỐT THÔNG”

1

Đức Khổng tử nói rằng: “Đạo của ta chỉ một mối mà 
suốt thông tất cả.” Đó chính là đạo lý căn bản một đời 
của Khổng tử, cũng là chỗ đạo lý căn bản được truyền 
lại qua bao đời thánh hiền kể từ vua Nghiêu, vua Thuấn, 
Văn Vương, Vũ Vương, Chu Công... Nhan Hồi từ chỗ 
“học rộng khắp văn chương, tóm gọn theo lễ nghĩa” mà sau 
mới hiểu ra được lời dạy “một mối suốt thông” của thầy, 
cho nên mới bùi ngùi mà cảm thán.2 Ngoài Nhan Hồi 

1 Nguyên văn là “trung thứ chi ngoại vô nhất quán” (忠恕之外無一貫).
2 Theo sách Luận ngữ (論語) thì Mạnh tử đã nói về đạo của thầy mình 

(Khổng tử) là: “Ngưỡng chi di cao, toàn chi di kiên, chiêm chi tại 
tiền, hốt yên tại hậu.” - 仰之彌高，鑽之彌堅，瞻之在前，忽焉在後. - 
Ngẩng trông càng thấy cao, thử thách càng thấy cứng, thoạt thấy phía 
trước, bỗng hiện phía sau.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

252

ra, những người được truyền thụ chỗ thấu suốt này bất 
quá chỉ có được Tăng tử với Tử Cống mà thôi.

Nguyên lý “một mối suốt thông” của Khổng tử hàm 
ý đâu đâu cũng là đạo. Vì thế mà khi ngài đứng nơi ven 
sông trên thượng nguồn đã từng cảm thán: “Chảy mãi 
như thế này sao!” Khi ngài dạy cho môn đệ thường nói: 
“Ta chẳng có điều gì không dạy cho các ông.” Thật ra, 
đức Khổng tử nói câu “một mối suốt thông” lại chính vì 
muốn chỉ rõ việc ngay trước mắt cho những kẻ đã bước 
ra đường lại không biết lối đi, đã ăn món ngon lại không 
biết mùi vị. Môn đệ thảy đều không hiểu được ý nghĩa 
ấy, nên mới đưa ra câu hỏi: “Thế là thế nào?” Tăng tử 
là người đã trực nhận, lại cũng dùng phương pháp chỉ 
thẳng ngay trước mắt mà dạy cho những người kia rằng: 
“Đạo của thầy ta, chỉ hai chữ trung thứ là gồm đủ.”1

Ví như có người đặt câu hỏi rằng: “Biển giống như 
thế nào?” Có người khác liền mang một chén nước 
biển đưa cho người ấy, nói rằng: “Đây chính là nước 
biển.” Nếu như lại cho rằng ngoài chén nước biển ấy 
không còn có biển lớn mênh mông, thì quả thật chỉ 
là người ngu si nói chuyện sằng bậy. Ngày nay có 
những học giả cứ mở miệng là nói: “Ngoài đạo trung 
thứ, không có lẽ suốt thông nào cả.” Như vậy có khác gì 
với kẻ ngu si vừa nói trên?
1 Nguyên văn trong Luận ngữ (論 語): Khổng tử nói: “Trò Sâm này, đạo 

của ta chỉ một điều suốt thông tất cả.” Tăng tử đáp: “Dạ.” Khổng tử 
đi ra ngoài. Môn nhân đều không hiểu, hỏi Tăng tử: “Thế là thế nào?” 
Tăng tử đáp: “Đạo của thầy ta, chỉ hai chữ trung thứ là gồm đủ.” - 子
曰：參乎！吾道一以貫之。曾子曰：唯 。子出。門人問曰：何謂也？
曾子曰：夫子之道，忠恕而已矣。(Tử viết: Sâm hồ! Ngô đạo nhất dĩ 
quán chi. Tăng tử viết：Duy. Tử xuất. Môn nhân vấn viết：Hà vị dã? 
Tăng tử viết: Phu tử chi đạo, trung thứ nhi dĩ hĩ.)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

253

BÀN VỀ CÂU “UNG

1
 DÃ KHẢ SỬ NAM DIỆN” 

Mấy chữ “khả sử nam diện” (可使南面 - có thể quay 
mặt về hướng nam) được sách Tứ thư chương cú tập 
chú (四書章句集註) giải thích là “vị thế của bậc nhân 
quân”. Dựa theo đó mà xưa nay vẫn cho rằng, vì 
Trọng Cung là người khoan dung độ lượng, chân thật 
mà cẩn trọng, có được khí độ của bậc quân vương, 
nên đức Khổng tử mới nhận xét như thế.2 

Nhưng xét lại tự thấy cách hiểu như vậy có chỗ 
chưa thỏa đáng. “Nhân quân” là danh hiệu để xưng 
bậc thiên tử của chư hầu. Trọng Cung tuy hiền đức 
nhưng vai vế vẫn là hàng đệ tử của Khổng tử. Một 
người luôn hết mực “tôn quân” như Khổng tử, lẽ 
nào lại đặt đệ tử mình lên vị trí bậc thiên tử của chư 
hầu? Lại thử hỏi, nếu thế thì phải đặt thiên tử nhà 
Chu với vua nước Lỗ là Lỗ Định công đương thời ở 
vào địa vị nào? 

Xét rằng từ xưa đến nay, bất kỳ ai đã được bổ làm 
quan chức dù lớn hay nhỏ, đã được một thân vinh 
hiển, ắt người nào cũng cần phải quay mặt về nam để 
soi xét việc của dân. Cho nên, ý của Khổng tử ở đây 
cần được hiểu là, bất kỳ quan viên chức sắc nào dự 
vào hàng cầm quyền cai trị dân thì đều “có thể quay 
mặt về hướng nam” cả, mà Trọng Cung là một trong 
số đó. 

1 Ung là tên của Trọng Cung, một môn đệ của Khổng tử.
2 Nguyên văn trong sách Luận ngữ: 子曰：雍也可使南面。 - Tử viết: 

Ung dã, khả sử nam diện. (Trò Ung có thể làm người quay mặt về 
hướng nam.)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

254

BÀN VỀ CÂU “CHẤP TIÊN CHI SĨ”

1

Trong cách dùng ngày xưa, hai chữ sĩ (士) và sự 
(事) có thể thay thế cho nhau. Trong sách Chu thư, 
thiên Khang cáo có câu: “Kiến sĩ ư Chu” (見士於周) 
lại có nghĩa là “Thấy sự việc ở nước Chu”. Theo lẽ ấy 
mà xét thì cụm từ “chấp tiên chi sĩ” (執鞭之士) ắt phải 
được hiểu là “việc cầm roi đánh xe” chứ không phải 
là “kẻ sĩ cầm roi đánh xe”. 

Nếu như hiểu chữ sĩ trong cụm từ đó là kẻ sĩ, tức 
người quân tử, thì như đức Khổng tử đã có dạy rất 
rõ rằng: “Ở ẩn tại nhà không đáng là kẻ sĩ.”2 Ở ẩn tại 
nhà mình, không đóng góp tài trí cho nhân quần xã 
hội, còn “không đáng là kẻ sĩ”, huống hồ lại đi cầm 
roi đánh xe hầu hạ người khác?

BÀN VỀ CÂU “VẬT HỮU BẢN MẠT”

3

Sách Tứ thư chương cú tập chú (四書章句集註) chú 
giải rằng “đoạn này nối tiếp ý của câu văn trước đó”. 
Vì thế nên xưa nay vẫn hiểu rằng, trong câu “vật hữu 
bản mạt, sự hữu chung thủy” (物有本末，事有終始) 
1 Trong sách Luận ngữ (論 語) có đoạn: “Tử viết: Phú nhi khả cầu dã, 

tuy chấp tiên chi sĩ, ngô diệc vi chi. Như bất khả cầu, tùng ngô sở hảo. 
- 子曰：富而可求也，雖執鞭之士，吾亦為之。如不可求，從吾所好。 
(Khổng tử nói: Giàu sang phú quý nếu có thể cầu mà được, dẫu là việc 
cầm roi đánh xe hầu người khác ta cũng làm. Nếu như không thể cầu 
được, thôi hãy làm theo những gì ta thấy là tốt đẹp.) Ở đây muốn bàn 
về cách hiểu chữ sĩ (士) trong câu này. 

2 Nguyên văn lời Khổng tử: “Sĩ nhi hoài cư bất túc vi sĩ.” - 士而懷居不足
為士。

3 Sách Đại học (大學) có một tiết là: “Vật hữu bản mạt, sự hữu chung 
thủy, tri sở tiên hậu, tắc cận đạo hỹ.” -“物有本末，事有終始，知所先
後，則近道矣。”



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

255

thì “vật hữu bản mạt” (vật có gốc, ngọn) được xem là 
phần đầu, “sự hữu chung thủy” (sự việc có đầu, cuối) 
được xem là phần sau, cả hai tạo thành một đoạn nối 
tiếp theo văn trước đó.

Tuy nhiên, xét thật kỹ càng thông suốt văn mạch 
toàn chương, thì thấy đoạn này không phải nối tiếp 
phần trước nó, mà thật ra là được viết để khởi đầu cho 
đoạn tiếp theo. Hiểu theo cách này thì chữ vật (物) 
được dùng để chỉ phần nội dung trong câu tiếp theo 
bên dưới,1 bao gồm: “thân, tâm, ý, tri, gia, quốc, thiên 
hạ”; mà chữ sự (事) tức là các việc “cách, trí, thành, 
chính, tu, tề, trị, bình”. Chữ vật (物) với chữ sự (事) 
được hiểu phối hợp theo cách này thì tất cả ý tứ đều 
phù hợp, mà lại càng làm tăng thêm ý nghĩa rõ ràng 
mạnh mẽ hơn.

Nếu lấy quốc (đất nước) so với thiên hạ, thì đất 
nước phải là gốc, mà thiên hạ là ngọn; lấy gia (nhà) so 
với quốc (đất nước), thì nhà phải là gốc, mà đất nước 
là ngọn; cứ thế mà xét, cho đến các khái niệm thân, 
tâm, ý, tri cũng đều tương tự như vậy. Như thế, có thể 
thấy hai chữ “bản, mạt” (gốc, ngọn) đã biến hóa vô 
cùng linh hoạt, kỳ diệu. 
1 Nguyên văn đoạn được bàn đến ở đây là: “Dục trị kỳ quốc giả, tiên tề 

kỳ gia; dục tề kỳ gia giả, tiên tu kỳ thân; dục tu kỳ thân giả, tiên chính 
kỳ tâm; dục chính kỳ tâm giả, tiên thành kỳ ý; dục thành kỳ ý giả, tiên trí 
kỳ tri; trí tri tại cách vật. Vật cách nhi hậu tri chí, tri chí nhi hậu ý thành, 
ý thành nhi hậu tâm chính, tâm chính nhi hậu thân tu, thân tu nhi hậu 
gia tề, gia tề nhi hậu quốc trị, quốc trị nhi hậu thiên hạ bình.” - 欲治其
國者；先齊其家；欲齊其家者，先修其身；欲修其身者，先正其心；
欲正其心者，先誠其意；欲誠其意者，先致其知；致知在格物。物格
而後知至，知至而後意誠，意誠而後心正，心正而後身修，身修而後
家齊，家齊而後國治，國治而後天下平。



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

256

Nếu lấy trị (治) so với bình (平) mà xét, thì trị phải 
là đầu, mà bình là cuối; lấy tề (齊) so với trị (治) mà xét, 
thì tề phải là đầu, mà trị là cuối; cứ thế mà xét, cho đến 
các khái niệm cách, trí, thành, chính cũng đều tương tự 
như vậy. Như thế, có thể thấy hai chữ “thủy, chung” 
(đầu, cuối) đã biến hóa vô cùng linh hoạt, kỳ diệu.

Những khái niệm “bản, mạt, thủy, chung” (gốc, 
ngọn, đầu, cuối) đã được vận dụng linh hoạt như thế, 
tất nhiên các khái niệm “tiên, hậu” (trước, sau) cũng 
sẽ linh hoạt như thế, cho đến khái niệm “cận đạo” (gần 
với đạo) cũng sẽ linh hoạt như thế.

Cho nên, đoạn văn này thật ra sử dụng bút pháp 
hư ảo, không tự có thực nghĩa, chỉ dùng để dẫn khởi 
cho 8 đề mục thực nghĩa bên dưới.1 Vì thế mà trực 
tiếp trước đó là hai đoạn mở đầu với “cổ chi dục minh 
minh đức” (古之欲明明德), và liền theo sau là hai câu 
“tri sở tiên hậu, tắc cận đạo hỹ” (知所先後，則近道矣). 

Nếu như cho rằng “vật hữu bản mạt” với “sự hữu 
chung thủy” là 2 phần của một đoạn văn nối tiếp ý 
văn trước đó, thì sự phối hợp ý nghĩa xét ra rất nhiều 
chỗ khiên cưỡng. Xét như đoạn văn trước đó mở đầu 
bằng “tri chỉ nhi hậu hữu định” (知止而後有定), thật 
ra đã là nối tiếp câu trước đó nữa với ý cuối câu là 
“chỉ ư chí thiện” (止於至善), cho nên “vật hữu bản mạt” 
đương nhiên không thể có sự nối tiếp tương ứng với 
đoạn trước nó.

Huống chi hai đoạn “vật hữu bản mạt, sự hữu 
1 Tức là 8 cặp đề mục “thân, tâm, ý, tri, gia, quốc, thiên hạ” và “cách, trí, 

thành, chính, tu, tề, trị, bình”, được sắp xếp tương ứng với nhau.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

257

chung thủy” lại rõ ràng có ý đề khởi mạnh mẽ chứ 
không phải ý nối tiếp. Như hiểu ngược lại theo ý tứ 
của đoạn văn trên, thì “tâm định” làm sao có  thể gọi 
là “sự”, chỗ được an ổn cũng làm sao có thể gọi là 
“sự”? Hiểu như thế thì một chữ “sự” tự nó đã không 
có nghĩa thỏa đáng, tất nhiên hai chữ “tiên hậu” theo 
sau cũng không thỏa đáng, mà đến “tắc cận đạo hỹ” lại 
càng không thỏa đáng.

Cách hiểu sai lệch này tuy không liên quan đến 
tông chỉ lớn lao, nhưng nếu như có thể ít nhiều làm 
sáng tỏ hơn kinh sách của thánh hiền thì cũng nên 
nói rõ ra để mọi người đều biết.

BÀN VỀ VIỆC THÊM CHƯƠNG “CÁCH VẬT TRÍ TRI”  

VÀO SÁCH ĐẠI HỌC 

Chu Hy khi đọc cổ bản của sách Đại học (大學), 
cho rằng tiếp theo chương “Thính tụng” (聽訟) thứ tư 
đã bị mất đi chương thứ năm là “Cách vật trí tri” (格物
致知). Do đó, ông sử dụng ý tưởng của Trình tử rồi tự 
mình viết bổ sung chương ấy, xếp vào trong sách “Hiền 
truyện”. Bấy giờ, những người học Nho tranh cãi rất 
nhiều, không cùng một ý. Nhiều người cho rằng, các 
vị hậu Nho tuy là hiền đức cũng không có lý nào lại tự 
mình viết thêm vào kinh sách của thánh nhân. 

Khổng tử viết kinh Xuân thu, có những sự mất mát, 
thiếu sót, đại loại như đến đoạn nói về Hoàn Công năm 
thứ 14, sau hai chữ “hạ ngũ” (夏五) bị mất một chữ, hoặc 
phần nói về Trang Công năm thứ 24, sau hai chữ “quách 
công” (郭公) bị mất một đoạn... vì sao không vận dụng 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

258

kiến thức của mình để viết bổ sung vào cho hoàn chỉnh, 
mà cuối cùng vẫn để những chỗ ấy là tồn nghi? Là vì có 
sự thận trọng. Huống chi phần bổ sung của Chu tử là 
người thuộc thời đại gần đây, cách hành văn hoàn toàn 
không giống với phong cách được sử dụng trước đây 
trong kinh sách của thánh nhân, lại chưa hẳn đã không 
bị rơi vào chỗ “biết một mà chẳng biết hai”. 

Theo chỗ suy luận của tôi thì thật ra chương sách 
này không hề bị mất, mà phần giải thích ý nghĩa “cách 
vật trí tri” thật ra là nằm trong chương “Thính tụng” 
(聽訟). Xét như lý lẽ của sự vật trong thiên hạ vốn là 
không cùng tận, tiến vào một cảnh giới, ắt lại hiện 
ra thêm một cảnh giới khác nữa. Lấy như trong việc 
xét xử tranh tụng mà nói, mọi người đều cho rằng 
nếu đạt được đến chỗ phân tích cặn kẽ sự việc, phán 
quyết công bằng thích đáng, ắt đã là cùng cực. Thế 
nhưng nào biết rằng, vượt trên sự cùng cực đó còn có 
cấp độ cao hơn của sự “không tranh tụng”, quả thật 
vượt xa rất nhiều.

Người thấu suốt được cấu trúc vận hành của sự 
vật, ắt nhận biết được lý lẽ trong thiên hạ, từng bước 
từng bước thấu hiểu đến chỗ cao tột nhất, thì những 
việc như “tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ” đều 
không còn khó nữa. Vì thế chỉ mượn một việc “tranh 
tụng” làm ví dụ đơn cử, từ đó suy ra cho đến mọi sự 
mọi việc trong thiên hạ cũng cùng một nguyên lý ấy, 
thật ra hoàn toàn không nhằm giải thích về ý nghĩa 
“bản mạt”.

Chương này vốn nhấn mạnh vào chữ tri (知) trong 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

259

“cách vật trí tri”, không phải nhấn mạnh vào chữ bản 
(本) trong “bản mạt”. Chu Hy khi đọc chương này lại 
chú ý đến chữ “bản” mà quên mất rằng chương này 
chú trọng chữ “tri”, vì thế mới cho rằng chương này 
giải thích ý nghĩa “bản mạt”, từ đó tiếp tục suy ra 
rằng chương giải thích về “cách vật trí tri” đã bị mất! 

Xét như toàn bộ các chương giải thích của Tăng 
tử trong sách Đại học, thật không ngoài 3 cương 
lĩnh, 8 đề mục1 đã nêu ở đầu sách. Vậy riêng khái 
niệm “bản mạt” vốn không phải cương lĩnh, cũng 
chưa đủ là đề mục, vì sao lại có một chương giải 
thích riêng? Lại nếu như “bản mạt” đã được giải 
thích, tại sao “chung thủy” lại không được giải 
thích? Nay phân tích thật kỹ và suy ngẫm về cách 
hành văn trong các sách truyện thánh hiền thì tự 
nhiên thấy rõ. Như chương “Thành ý” (誠其意) 
được dùng làm chương đầu tiên của phần giải thích 
8 đề mục, nên mở đầu là “Sở vị thành kỳ ý giả” (
所謂誠其意者), lấy cách viết này áp dụng cho cả 4 
chương tiếp theo sau, đều giống như vậy.2 Nếu như 
phía trước chương giải thích về “thành ý” lại đặt 
thêm một chương “sở vị trí tri tại cách vật” thì hóa ra 
văn pháp hoàn toàn rối loạn, không còn tương hợp 
nhất quán nữa.

1 Về 8 đề mục đã nói trong phần trước, còn 3 cương lĩnh là: “minh minh 
đức (明明德), thân dân (親民) và chỉ ư chí thiện (止於至善)”. 

2 Như chương Tu thân (修身) mở đầu bằng câu “Sở vị tu thân tại chính kỳ 
tâm giả”; chương Tề gia (齊家) mở dầu bằng câu “Sở vị tề kỳ gia tại tu 
kỳ thân giả”; chương Trị quốc (治國) mở đầu bằng câu “Sở vị trị quốc 
tất tiên tề kỳ gia giả.”; chương “Bình thiên hạ” (平天下) mở đầu bằng 
câu “Sở vị bình thiên hạ tại trị kỳ quốc giả.” 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

260

Hiện nay hai phần kinh, truyện trong sách Đại học 
vẫn còn đủ, sao người đọc sách không tĩnh tâm xét lại 
một lần thử xem? Đến như hai câu cuối cùng “thử vị tri 
bản” (此謂知本) và “thử vị tri chi chí dã” (此謂知之至
也) đều là những câu cảm thán kết ý, khiến cho người 
đọc hốt nhiên bừng tỉnh, lãnh hội được ý tứ, nhất định 
không thể xem là dư thừa.

BÀN VỀ CỤM TỪ “PHỤC NGHIÊU CHI PHỤC”

Chữ phục (服) chính là được dùng với nghĩa như chữ sự  
(事). Trong sách Thượng thư (尚書), thiên Trọng hủy chi 
cáo (仲虺之誥) có câu “toản vũ cựu phục” (纘禹舊服) và 
thiên Bàn Canh thượng (盘庚上) có câu “dĩ thường cựu 
phục” (以常舊服), thảy đều dùng chữ sự (事) để giải 
thích nghĩa của chữ phục (服).

Trong sách Mạnh tử (孟死), thiên Cáo tử hạ (告子
下), cụm từ “phục Nghiêu chi phục” (服堯之服) chính 
là muốn nói “sự Nghiêu chi sự” (事堯之事), nghĩa là 
“làm theo việc của vua Nghiêu”. Đoạn văn tiếp theo có 
2 câu “tụng Nghiêu chi ngôn, hành Nghiêu chi hạnh” (誦
堯之言，行堯之行), nghĩa là “đọc tụng những lời của 
vua Nghiêu, làm theo công hạnh của vua Nghiêu”, 
chính là để giải thích cho cụm từ “phục Nghiêu chi 
phục”. Có thể tham khảo thêm chữ “động” (動) trong 
sách Trung dung, ở câu “quân tử động nhi thế vi thiên 
hạ đạo” (君子動而世為天下道), để thấy chữ động (hành 
động) ở đây chính là bao hàm cả ngôn (nói) và hành 
(làm) của câu giải thích trong sách Mạnh tử.

Hiện nay trong sách Mạnh tử tập chú (孟子集注), 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

261

ở đoạn Mạnh tử trả lời các câu hỏi của Tào Giao, 
phần chú giải lại nói rằng “y phục, lời nói, hành động 
đều không theo lễ nghĩa, nên mới lấy những việc ấy mà 
bảo”. Cứ theo đây mà hiểu thì rõ ràng chữ phục (服) 
được hiểu là y phục. Thế nhưng, nếu nói về y phục 
thì thời vua Nghiêu vốn được chế tác phân thành 12 
kiểu loại,1 dành cho các tầng lớp có địa vị khác nhau 
trong xã hội, Tào Giao bất quá cũng chỉ là em của Tào 
Quân, lấy tư cách gì để mặc y phục giống như vua 
Nghiêu? Bằng như nói rằng không phải mặc y phục 
giống vua Nghiêu, nhưng là mặc theo y phục được 
chế tác vào thời vua Nghiêu, thì y phục qua từng thời 
đại vốn đều có sự thay đổi khác nhau, lại như Khổng 
tử từng nói: “Sinh vào thời nay mà quay lại theo nếp 
thời xưa ắt phải chuốc họa vào thân.”2 Tào Giao sinh 
vào cuối đời Chu, lại bảo ông ta phải mặc theo y phục 
của 1.800 năm trước, chẳng phải quái đản lắm sao? 
Lại xét như vua Kiệt tuy là bạo ngược vô đạo, nhưng 
y phục của ông ta dùng chắc chắn vẫn là y phục của 
bậc thiên tử, quyết không thể nào lại nói rằng: “Ta là 
ông vua vô đạo, phải chế tác riêng loại y phục vô đạo 
cho ta dùng, lưu lại cho hậu thế.” Tào Giao sao có thể 
phỏng chế theo y phục lưu lại của thời xưa để mặc?

Cho nên, chỉ có thể giải thích chữ phục (服) là được 
dùng thay chữ sự (事) thì ý nghĩa mới phù hợp. 

1 Mười hai kiểu loại y phục này được chế tác dựa theo các ý tưởng “nhật, 
nguyệt, tinh thần, sơn, long, hoa trùng, tảo, hỏa, phấn, mễ, phủ, phất”.

2 Nguyên văn:“生乎今之世，返古之道，如此者，災及其身者也。 - Sinh 
hồ kim chi thế, phản cổ chi đạo, như thử dã, tai cập kỳ thân giả dã.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

262

Lời bàn

Kinh thư là sách vở văn chương của thánh hiền, 
lý lẽ đúng thật là lý lẽ được thiên hạ từ xưa đến nay 
đều công nhận là đúng. Đã là lý lẽ cần được thiên 
hạ công nhận, thì người trong thiên hạ đều có quyền 
phân tích bàn luận. Sở dĩ người xưa trước tác thư tịch 
thảy đều có câu “đợi người quân tử đời sau”, đó là vì 
trong lòng hết sức mong muốn người đời sau có thể 
vượt hơn người đi trước, hoàn toàn không muốn rằng 
càng về sau mỗi đời lại mỗi kém cỏi hơn. Nếu như 
nói rằng, vì đã có những cách giải thích cố định của 
người đi trước, nên người sau dù có phát minh điều 
gì cũng không được nói ra, thế tức là chỉ một nhà Nho 
đi trước cũng đã đủ để bịt miệng khắp cả thiên hạ đời 
sau rồi, lẽ nào lại như thế được sao? 

CẨN THẬN GIỮ GÌN PHẨM 
HẠNH, LÚC MỘT MÌNH SUY XÉT 

KHÔNG HỔ THẸN VỚI LÒNG
Giảng rộng

Sự khác biệt giữa người quân tử và kẻ tiểu nhân 
xét cho cùng cũng chỉ là ở chỗ dựa vào chính mình hay 
sống dựa vào người khác mà thôi.1 Nếu như người có 

1 Nguyên văn: 君子小人之分，不過為己為人之別。 (Quân tử tiểu nhân 
chi phân, bất quá vi kỷ vi nhân chi biệt. ) Sách “Luận ngữ toàn giải” 
trích lời Dương tử nói: ”Đại nhân chi học vi đạo, tiểu nhân chi học vi lợi. 
Tắc vi đạo dĩ mĩ kì thân giả, vi kỉ giả dã; vi lợi dĩ vi cầm độc giả, vi nhân 
giả dã.” - 大人之學為道，小人之學為利。則為道以美其身者，為己者



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

263

ý chí dựa vào chính mình, nhưng trong những lúc 
ở nơi vắng vẻ không người lại không thể giữ tâm 
nghiêm khắc ngăn phòng, sợ sệt cảnh giác, thì dù có 
sự nỗ lực dựa vào chính mình nhưng vẫn không khỏi 
có lúc sơ sót lỗi lầm. Người xưa nói: “Đi một mình 
không thẹn với bóng, nằm một mình không thẹn với 
chăn.”1 Khi có thể đạt đến chỗ không thẹn với bóng, 
với chăn như thế, tức là đã đạt được sự thận trọng giữ 
mình đến mức cùng cực.

Câu văn này nói lên sự hiện thực hóa câu trước 
đó, tức là: “Kính ngưỡng bậc thánh hiền tiên triết, đi đứng 
nằm ngồi vẫn thường nghĩ nhớ.” Vì từ chỗ kính ngưỡng, 
thường nghĩ nhớ như vậy nên mới có thể thực hành 
giữ gìn phẩm hạnh, đạt đến chỗ không có gì phải hổ 
thẹn với lòng.

Câu văn này cũng lại nói lên sự chuẩn bị nền móng 
căn bản cho câu tiếp theo, tức là: “Hết thảy việc ác quyết 
không làm, hết thảy việc lành xin vâng theo.” Vì từ chỗ giữ 
gìn phẩm hạnh được hoàn toàn trong sáng, mới có thể 
tránh xa được tất cả các thói hư tật xấu và thành tựu 
được hết thảy các hạnh lành. 

也；為利以為禽犢者，為人者也。(Cái học của bậc đại nhân là vì đạo, 
cái học của kẻ tiểu nhân là vì lợi. Vì đạo thì làm đẹp cho thân mình, 
tức là dựa vào chính mình; vì lợi thì như loài cầm thú, tức là dựa vào 
người khác.) Lại trích lời Phạm Diệp giải thích: “Vi kỷ giả, nhân tâm dĩ 
hội đạo. Vi nhân giả, bằng dự dĩ hiển vật.” - 為己者因心以會道，為人
者憑譽以顯物。 (Người dựa vào chính mình, do nơi tâm mà hiểu đạo. 
Người dựa vào người khác, cầu nơi tiếng khen để rõ sự vật.) Như vậy, 
ở đây “vi kỷ” có nghĩa là biết dựa vào nỗ lực của chính bản thân mình 
để tu tập hoàn thiện, chứ không có nghĩa là ích kỷ.

1 Nguyên văn là: “Độc hành bất quý ảnh, độc ngọa bất quý khâm.” (独
行不愧影，独卧不愧衾。)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

264

Trong văn nói việc thận trọng “lúc ở một mình 
suy xét”, không có nghĩa là chỉ thận trọng giữ mình 
trong lúc không có ai quanh mình, mà nên biết rằng 
cả những thời gian trước và sau đó cũng đều phải có 
công phu hành trì. Trong thời gian trước lúc ở một 
mình, phải chuyên cần nỗ lực trong sự học hỏi rộng 
khắp, thẩm xét rõ ràng, suy ngẫm thận trọng và phân 
tích sáng suốt. Trong thời gian sau lúc ở một mình, 
phải nỗ lực thực hành tất cả những gì đã học hiểu và 
suy ngẫm được.

Câu văn này kết hợp với câu văn trước đó thành 
một dụng ý cực kỳ sâu sắc, công phu thực hiện hết 
sức tinh tế ẩn mật, rõ ràng là Đế Quân tự nói ra những 
sở đắc của chính mình, không phải chỗ người phàm 
tục có thể biết được. 

Thời gian hay khung cảnh “một mình suy xét” thì 
ai ai cũng có, nhưng hoàn toàn không giống nhau. Kẻ 
tham danh có chỗ “một mình suy xét” của sự tham 
danh, người hám lợi có chỗ “một mình suy xét” của 
sự hám lợi. Hết thảy đều do chìm trong biển nghiệp 
mênh mang, không rõ biết được sự giác ngộ, chẳng 
khác nào như rồng không thấy đá, cá không thấy 
nước; như con người không thấy được những hạt bụi 
quá nhỏ, như người sống không thấy được ma quỷ, 
đó đều là những lẽ tự nhiên cả. 

Nếu như trong trạng huống tự nhiên “không 
thấy” đó, vào những lúc đêm khuya thanh vắng có 
thể một mình tĩnh lặng suy xét, tự vấn chính mình: 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

265

Đối với cha mẹ, anh chị em hiện nay, mình đã có lúc 
nào hết lòng hiếu thuận, đối đãi tử tế chưa? Đối với 
người trong thân tộc, bằng hữu, thật sự đã có bao giờ 
mình đối đãi chân thành với họ chưa? Trong giao tiếp 
ứng xử có gì sai lầm, không tốt chăng? Trong chuyện 
tiền bạc, quả thật mình có thể thấy điều lợi kịp nghĩ 
đến nhân nghĩa, không nhận những đồng tiền phi 
nghĩa từ người khác hay chăng? Trong những lúc 
đi đứng nằm ngồi, có thường nghĩ nhớ đến công ơn 
cha mẹ, một lòng muốn báo đáp chăng? Mỗi ngày từ 
sáng đến tối, có bao giờ được một vài lần phát khởi 
những ý niệm tốt đẹp cứu người giúp đời chăng? Đối 
với nữ sắc có thật không thèm muốn ưa nhìn chăng? 
Thấy người được thành tựu, có thật không sinh lòng 
ghen ghét đố kỵ chăng? Những lúc sống trong hoàn 
cảnh thuận lợi, có thật sự giữ mình khiêm hạ, không 
kiêu căng xa xỉ chăng? Có thật không lấn lướt ngược 
đãi những người cô thế yếu ớt không nơi nương tựa 
chăng? Mỗi ngày đến bữa ăn có thường nhớ nghĩ 
công lao khó nhọc của những người nông dân cần 
khổ hay chăng? Có người nghèo khó đến xin, có thật 
khởi tâm thương xót chia sẻ ít nhiều cho họ mà không 
chán ghét chăng? 

Cứ như vậy lần lượt tự kiểm điểm lại, ắt là trong 
chỗ “một mình tự xét” như thế không khỏi nhận ra 
những điều khiến mình hết sức ray rứt hối hận, làm 
sao có thể xem thường mà tự tha thứ cho mình được?



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

266

Trưng dẫn sự tích

THÍCH THÚ THẤY NGƯỜI KHÁC SĂN BẮN

1

Đời Bắc Tống, tỉnh Hà Nam có người tên Trình 
Hạo,2 tên tự là Bá Thuần, học giả đương thời đều tôn 
xưng là tiên sinh Minh Đạo. Thuở nhỏ Trình Hạo rất 
thích săn bắn, về sau được gặp tiên sinh Chu Đôn Di 
ở Liêm Khê3 thì quyết định dứt trừ thói tật ấy, tự nói 
rằng mình đã dứt sạch không còn chút hứng thú gì 
với việc ấy cả. 

Tiên sinh Liêm Khê dạy: “Sao có thể nói dễ dàng 
như vậy? Chẳng qua tâm niệm cũ của ông đang tạm 
thời tiềm ẩn chưa bộc phát đó thôi. Một ngày nào đó 
nó phát lộ ra, ắt sẽ giống như trước thôi.”

Trải qua đến 12 năm, một hôm Trình Hạo tình cờ 
nhìn thấy người khác săn bắn, quả nhiên khởi tâm 
thích thú. Lúc ấy mới biết lời dạy của tiên sinh Liêm 
Khê là đúng.

Lời bàn

Từ bỏ sự giết hại và làm việc phóng sinh, đó là 
cách dễ nhất để bỏ ác làm thiện. Từ bỏ việc săn bắn 
là hình thức giới sát phóng sinh rõ ràng dễ thấy nhất. 
Tiên sinh Minh Đạo là một bậc hiền đức, lại trải qua 

1 Trích từ sách Tánh lý tông chỉ (性理宗旨). (Chú giải của soạn giả)
2 Trình Hạo (1032-1085) cùng với em là Trình Di (1033-1107) đã phát triển 

học thuyết của Chu Đôn Di. Họ Chu và họ Trình đã có những đóng góp 
đáng kể vào học thuyết cũng như tư tưởng của Nho giáo.

3 Chu Đôn Di thường được gọi là tiên sinh Liêm Khê (濂溪), là nhà Nho 
nổi tiếng vào đời Tống, sinh năm 1017 và mất năm 1073.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

267

đến 12 năm học đạo, vậy mà cái căn gốc của tâm giết 
hại vẫn còn chưa dứt sạch. Thế nên đối với những bậc 
cao tăng giới luật tinh nghiêm, thiên thần đều kính lễ 
cũng là chuyện đương nhiên. 

Về sau, tiên sinh Minh Đạo từng đến Nam Kinh 
làm quan, thấy người làng thường dùng keo dính bôi 
lên cây sào để bẫy bắt chim, tiên sinh liền cho bẻ gãy 
hết những cây sào ấy, rồi hạ lệnh cấm hẳn việc đó. 
Đến lúc ấy thì tâm giết hại ngày xưa đã thực sự được 
đoạn trừ. Cho nên có thể thấy rằng công phu “thận 
trọng tự mình suy xét” thật không dễ dàng chút nào, 
đâu chỉ riêng là những cái khó như mười năm đọc 
sách chưa dứt được sự kiêu căng, mười năm đọc sách 
chưa dứt được lòng tham muốn công danh? 

HỐT KHỞI NIỆM TÀ

1

Xưa có vị thiền sư nghiên cứu học hỏi về lẽ thiền, 
công phu tu tập có nhiều tiến bộ, muốn cầu được hòa 
thượng ân sư truyền pháp. Hòa thượng không đồng 
ý, khiến ông cũng có chút oán trách.

Sau khi hòa thượng viên tịch, trải qua đến 20 
năm sau, vị tăng ấy một hôm tình cờ trong lúc đi dọc 
theo bờ sông, bỗng nhìn thấy từ xa ở phía bờ bên kia 
có một người con gái đang rửa chân, trong lòng hốt 
nhiên khởi lên tà niệm, thấy đôi chân người con gái 
kia có làn da trắng đẹp quá! Ngay lúc ấy bỗng thấy 
hòa thượng ân sư hiện ra bên cạnh, nghiêm khắc gặn 

1 Trích từ Cao tăng truyện (高僧傳). (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

268

hỏi: “Tâm niệm vừa rồi của ông có thể nhận truyền y 
bát tổ sư được chăng?” Vị tăng hết sức hổ thẹn, quỳ 
lạy cầu xin sám hối. 

Lời bàn

Nói theo người thế tục thì tâm niệm ấy bất quá 
chỉ là một lỗi hết sức nhỏ nhặt. Nhưng nếu luận 
theo giới luật của người xuất gia thì tâm niệm ấy đã 
là phạm giới rồi. Khắp trong sáu tầng trời thuộc cõi 
Dục, chúng sinh không giống như ở cõi người, được 
hưởng phước báo càng lớn thì tâm tham dục càng 
giảm đi. Đến như trên cõi trời Hóa lạc thì chúng sinh 
khác giới tính bất quá chỉ nhìn nhau thôi đã đủ thỏa 
mãn lòng dục, không cần nói năng đùa cợt. Lại cao 
hơn thế nữa, đến cõi trời Tha hóa tự tại thì nam nữ chỉ 
cần được nghe âm thanh, hay ngửi mùi hương của 
nhau cũng đủ để thỏa mãn lòng dục, không cần phải 
đưa mắt nhìn nhau nữa. Thật chẳng giống như người 
thế gian đắm chìm trong tham dục luyến ái, đến nỗi 
ham muốn không hề biết mệt mỏi! 

PHÁT NGUYỆN KHÔNG ĂN THỊT TRÂU

1

Vào triều Thanh, tại huyện Vô Tích, tỉnh Giang 
Tô có một viên thư lại họ Vương. Vào năm Đinh Dậu 
thuộc niên hiệu Thuận Trị,2 vì chuyện ghi chép lương 
tiền có sai sót nên bị giam rồi chết trong ngục Bắc Đô. 

Đến tháng tư niên hiệu Khang Hy năm thứ hai,3 có 
1 Trích từ sách Quan cảm lục (觀感錄). (Chú giải của soạn giả)
2 Tức là năm 1657.
3 Tức là năm 1663.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

269

con trai của Kim Thái là Hán Quang, người Tô Châu, 
từ kinh thành đi thuyền về quê. Thuyền vừa đi qua 
bến Trương Gia bỗng nghe có tiếng người gọi: “Tôi là 
người họ Vương ở Vô Tích, xin được đi nhờ thuyền.” 
Hán Quang đồng ý, cho thuyền ghé vào, nhưng chẳng 
thấy ai cả. Thuyền ra đi, lại nghe có tiếng gọi như trước. 
Hán Quang lên tiếng hỏi, liền nghe tiếng họ Vương 
đáp thật rằng: “Tôi là quỷ chết oan, thuyền ông đậu 
xa bờ quá nên tôi không lên được.” Người trên thuyền 
nghe như vậy đều kinh hãi. Quỷ họ Vương liền nói: 
“Không sao đâu, cho tôi ngồi ở mạn thuyền là được.”

Hán Quang cho ghé thuyền vào sát bờ, liền nghe 
như có người nhảy lên thuyền. Thuyền vừa đi chưa bao 
lâu, chợt lại nghe tiếng quỷ kêu lên. Hán Quang hỏi 
việc gì, quỷ đáp: “Tôi bỏ quên cái túi nhỏ trên bờ sông 
rồi. Trong đó có sổ ghi chép lương tiền các khoản, về 
nhà có người tra hỏi, cần phải lấy đó làm bằng chứng. 
Xin cho tôi trở lại để lấy.” Hán Quang liền chiều ý.

Sau đó thuyền đi tiếp được ba ngày, lúc trời sắp 
tối bỗng nghe quỷ nói: “Xin tạm dừng thuyền, trên 
bờ chỗ kia có đàn phổ trai, tôi muốn đến dự.” Hán 
Quang không hiểu, hỏi: “Phổ trai là gì?” Quỷ đáp: 
“Người đời thường gọi là thí thực, tức là bố thí thức 
ăn.” Hán Quang liền ghé thuyền cho quỷ đi. Vừa đi 
được chốc lát đã trở lại ngay, nói: “Bồ Tát Quán Âm 
làm chủ đàn, không có phần cơm cho tôi, vì ngày 
trước tôi thích ăn thịt trâu. Mỗi khi Bồ Tát chủ đàn, 
tất cả những người ham thích thịt trâu đều không 
được vào ăn.” Hán Quang nghe như thế kinh hãi nói: 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

270

“Có chuyện như vậy thật sao? Tôi vốn thường ăn thịt 
trâu, từ nay xin chừa bỏ.” Chốc lát sau, nghe tiếng 
quỷ khóc lớn. Hán Quang hỏi việc gì, quỷ đáp: “Vì 
ông phát tâm giữ giới không ăn thịt trâu, nên thần 
chứng giới đàn từ cõi trời sắp đến, tôi không thể ở đây 
được nữa.” Hán Quang liền hỏi: “Vậy ông làm sao 
về nhà?” Quỷ đáp: “Tôi phải chờ thuyền khác thôi.” 
Hán Quang dừng thuyền, quỷ lẳng lặng rời đi.

Lời bàn

Hán Quang mở lời kiêng ăn thịt trâu, vừa nói ra 
thì thần chứng giới đàn đã đến, có thể thấy rằng mỗi 
khi khởi tâm động niệm thì trời đất đều biết, ghi rõ 
thiện ác, mảy may không sai lệch. 

Xưa, danh tướng Thích Kế Quang1 mỗi ngày đều 
tụng kinh Kim Cang. Có một con quỷ báo mộng với 
ông, xin được tụng cho một quyển kinh để cầu siêu. 
Lúc Kế Quang đang tụng kinh, có con hầu gái mang 
trà đến, ông bèn khoát tay ý nói “không dùng”. Đêm 
đó mộng thấy quỷ hiện về nói: “Ông tụng kinh hay 
lắm, nhưng vì có thừa ra hai chữ ‘không dùng’ nên 
nguyện lực không thành tựu, tôi chưa thể được siêu 
thoát.” 

Hôm sau, Kế Quang chí thành tụng kinh, không 
khởi niệm gì khác. Đêm đó mộng thấy con quỷ ấy 
hiện đến cảm tạ, nói rằng nhờ công đức tụng kinh đã 
được siêu thoát. 

1 Thích Kế Quang, sinh năm 1528, mất năm 1588, là danh tướng thời 

Minh, từng có công chống giặc Nhật Bản quấy nhiễu vùng duyên hải.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

271

Ấy là vì quỷ thần phần nhiều đều có khả năng 
biết được ý nghĩ con người, nên mỗi khi khởi tâm 
động niệm, quỷ thần đều rõ biết con người đang nghĩ 
việc gì. Người đời hiện nay từ sáng đến tối, từ tối đến 
sáng, những ý niệm tội lỗi như giết hại, trộm cắp, 
dâm dục, dối trá, cho đến mười nghiệp ác, năm tội 
nghịch... nhiều không xiết kể, làm sao có thể không 
bị trời đất trừng phạt, quỷ thần giận dữ? Cho nên, 
những lúc “một mình tự xét” không thể không hết 
sức thận trọng. 

HẾT THẢY VIỆC ÁC  
QUYẾT KHÔNG LÀM,  
HẾT THẢY VIỆC LÀNH  

XIN VÂNG THEO

Giảng rộng

Hai câu này thâu tóm cấu trúc của toàn bài văn. 
“Việc ác” là chỉ chung tất cả những việc trong bài văn 
đã bàn đến như dâm dục, giết hại, phá hoại... “Việc 
lành” là chỉ chung tất cả những việc cũng đã đề cập 
trong bài văn như trung, hiếu, kính, tín.... Nói “quyết 
không làm” là lời nghiêm cấm, nói “xin vâng theo” là 
ý khuyến khích.

Hai câu này ngài A-nan cũng từng nói ra, có thể 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

272

xem trong kinh Tăng nhất A-hàm.1 Nhưng Đế Quân 
có y cứ theo kinh này hay không thì chưa thể biết được. 

Từ thuở nhỏ, trẻ em đã được cho học thuộc lòng 
“Đại học chi đạo” (大學之道),2 đến bậc hiền nho như 
Tăng tử cũng giảng thuyết “Đại học chi đạo”.3 Cùng 
là bốn chữ ấy, nhưng sự nhận hiểu ý nghĩa thì tùy theo 
trình độ mà có những mức độ sâu cạn khác nhau, thậm 
chí cách biệt nhau một trời một vực. Đối với hai câu 
khuyên người “bỏ ác, làm lành” trong bài văn này cũng 
vậy, tùy theo trình độ mà sự nhận hiểu có khác nhau.

Xưa kia, Bồ Tát Thiện Tín trải qua nhiều đời sinh 
ra đều không được gặp Phật pháp nên hết lòng đi 
tìm cầu Chánh pháp. Một hôm bỗng nghe giữa không 
trung có tiếng nói: “Từ đây đi về phương đông một 
vạn do-tuần sẽ gặp một nước kia, có người con gái 
sinh trong nhà hèn kém, dung mạo xấu xí. Cô ấy có 
nhớ phỏng được một nửa bài kệ mà trước đây đức 
Phật đã thuyết dạy. Nhưng giữa đường đi phải vượt 
qua một đầm lầy rộng vuông vức khoảng vạn dặm, 
giẫm chân lên là lún chìm mất.” 

1 Kinh Tăng Nhất A Hàm (壹 一 阿含經) được đưa vào Đại Chánh tân tu 
Đại tạng kinh thuộc tập 2, kinh số 125, tổng cộng có 51 quyển, do ngài 
Cù-đàm Tăng-già-đề-bà dịch vào đời Đông Tấn. Hai câu được dẫn chú 
này nằm ở quyển 1, dòng thứ 13, trang 551, tờ a.

2 Đây nói đến phần Kinh trong sách Đại học, mở đầu bằng câu: “Đại học 
chi đạo, tại minh minh đức...” Cả phần này chỉ khoảng một trang giấy, 
cách giáo dục ở Trung Hoa ngày xưa là bắt tất cả trẻ em đều phải học 
thuộc lòng, dù chúng chưa hiểu gì.

3 Phần giảng thuyết của Tăng tử được ghi lại thành phần Truyện trong 
sách Đại học, chia thành nhiều chương, giảng giải từng câu trong 
phần Kinh.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

273

Thiện Tín nghe như vậy vô cùng phấn khởi, 
quyết lòng tìm đến nơi, liền tìm cách vượt qua được 
vùng đầm lầy, gặp được người con gái ấy, cung kính 
lễ bái như được gặp Phật, ngợi khen xưng tán cầu 
được nghe pháp Phật. Người con gái ấy đáp: “Chánh 
pháp nhiệm mầu của chư Phật quả thật vô lượng vô 
biên, nhưng chỗ tôi được nghe chỉ có nửa bài kệ thôi.” 
Thiện Tín lễ bái cầu xin được nghe nửa bài kệ ấy. Cô 
gái liền đọc: “Hết thảy việc ác quyết không làm, hết 
thảy việc lành xin vâng theo.”

Thiện Tín nghe xong câu ấy, thân tâm liền thanh 
tịnh, suy ngẫm về nghĩa lý của hai câu ấy, thấu suốt 
được yếu chỉ, lập tức chứng đắc thần thông, bay trên 
không trung quay về nước, rộng truyền nửa bài kệ ấy 
ra khắp nơi, hàng phục hết ma chướng. 

Như vậy có thể thấy, trong phạm vi hai câu ấy thôi, 
người thiển cận hiểu theo cách thiển cận, người sâu sắc 
hiểu thấu đến chỗ uyên áo, không chỉ đơn thuần là “bỏ 
ác làm lành” như trong lời nói thông thường. 

Trưng dẫn sự tích

NHÂN DUYÊN MÙ MẮT

1

Ngày xưa, vua A-dục có một hậu phi là phu nhân 
Liên Hoa, sinh được vương tử hết sức khôi ngô tuấn 
tú, có đôi mắt đẹp như mắt chim câu-na-la, nhân đó 
đặt tên là Câu-na-la, vua hết sức thương yêu. Một 
1 Trích từ Kinh A-dục vương (阿育王經), được đưa vào Đại Chánh tân tu 

Đại tạng kinh thuộc tập 50, kinh số 2043, tổng cộng 10 quyển, do ngài 
Tăng-già-bà-la dịch vào đời Lương.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

274

hôm hai mẹ con Câu-na-la cùng đến chùa Kê Đầu 
Mạt gặp tôn giả Dạ-xa. Ngài quán sát biết được do 
nhân đời trước nên hoàng tử sẽ bị mù mắt, liền giảng 
thuyết cho nghe về tướng vô thường của mắt. 

Bấy giờ, hoàng hậu của vua A-dục rất yêu thích 
dung mạo khôi ngô của vương tử Câu-na-la nên cố 
cưỡng ép chuyện dâm tà, nhưng vương tử nhất quyết 
không chịu. Hoàng hậu do đó ôm lòng oán hận, muốn 
móc mắt vương tử cho hả giận. Nhân lúc vua A-dục 
bị bệnh, vương tử Câu-na-la lại đang thảo phạt nước 
Kiền-đà-la ở phương bắc, hoàng hậu liền giả sắc thư 
của vua, sai người móc mắt vương tử. Vương tử khi ấy 
cực kỳ đau đớn, nhưng nhớ lại lời dạy của Tôn giả Dạ-
xa về tướng vô thường của mắt, liền khởi tâm chán bỏ 
mắt thịt ô uế, phát tâm cầu mắt tuệ thanh tịnh. Ngay 
khi đó, vương tử liền chứng quả Tư-đà-hàm. 

Về sau, vương tử trở về kinh đô. Vua A-dục 
không biết âm mưu của hoàng hậu, khi gặp lại con 
bỗng thấy hai mắt bị mù, hình dung tiều tụy, áo quần 
lam lũ. Vua đau lòng bật khóc, gạn hỏi cớ sự. Vương 
tử thưa: “Việc này là theo ý của phụ vương, sắc thư 
vẫn còn đó.” Vua nổi giận, sai người truy xét mới biết 
sắc thư do hoàng hậu làm giả, lập tức ra lệnh xử tội 
chết. Vương tử hết sức khuyên can nhưng vua nhất 
quyết không nghe, hạ lệnh chất củi tẩm dầu thiêu 
chết hoàng hậu. 

Khi ấy có một tỳ-kheo thưa hỏi ngài Ưu-ba-cúc-
đa về nhân duyên sự việc này, ngài nói: “Ngày xưa, 
vương tử là một thợ săn ở nước Ba-la-nại, săn được rất 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

275

nhiều nai trong núi, vì sợ chúng chạy trốn nên móc 
mắt hết, sau đó mới lần lượt giết thịt. Từ đó đến nay, 
trải mấy trăm đời vẫn thường chịu quả báo bị móc 
mắt. Ngoài ra, sau khi đức Phật Câu-lưu-tôn nhập 
Niết-bàn vào thời quá khứ, vương tử này đã tu tạo 
chùa tháp, tượng Phật, lại phát nguyện rằng: ‘Trong 
đời vị lai, xin cho con được như đức Phật này.’ Do 
công đức tu tạo chùa tháp, tượng Phật, nên thường 
được sinh vào nhà tôn quý, và nhờ đã phát nguyện 
nên nay được chứng quả Tư-đà-hàm.” 

Lời bàn

Về sau, vua A-dục nghe danh đại sư Yến Sa là một vị 
A-la-hán ở chùa Bồ-đề, liền đưa vương tử Câu-na-la đến 
đó, phát tâm xây dựng lại tự viện và cúng dường Tam 
bảo, thỉnh cầu đại sư từ bi cứu chữa cho đôi mắt vương 
tử. Đại sư liền dạy vua ban chiếu cho dân trong nước 
ngày hôm sau đến chùa Bồ-đề để nghe thuyết pháp, lại 
dặn mỗi người đều mang theo đồ đựng nước mắt. 

Hôm sau, chư tăng cùng đông đảo nhân dân tụ 
hội, Đại sư thăng tòa thuyết giảng giáo pháp Mười 
hai nhân duyên, ai ai cũng cảm động rơi lệ. Đại sư 
dạy mọi người hứng nước mắt, đựng tất cả vào một 
chậu bằng vàng, rồi ngài phát nguyện trước đại 
chúng rằng: “Những điều vừa thuyết giảng nếu đúng 
với Chánh pháp, xin dùng nước mắt của đại chúng để 
rửa mắt cho vương tử, khiến được sáng lại; bằng như 
không đúng thì mắt vẫn mù như trước.” Phát nguyện 
xong, liền dùng nước mắt trong chậu vàng rửa mắt 
cho vương tử, đôi mắt ấy liền sáng lại như xưa. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

276

THAM ĂN CHỊU CHẾT

1

Vào triều Thanh, huyện Thái Thương, tỉnh Giang 
Tô có người tên Tiền Quân Cầu, vào năm cuối niên 
hiệu Thuận Trị,2 gặp người kia bán một con ba ba, 
kêu giá 50 quan tiền. Quân Cầu liền trả 25 quan, định 
mua để thả ra. Lúc ấy có người tên Trương Bá Trọng 
vừa đi đến, trả giá cao hơn 5 quan, mua về để giết 
thịt nấu ăn. Khi nấu thịt ba ba còn chưa chín, Trương 
Bá Trọng bỗng nhiên thấy lạnh cóng cả người, miệng 
nói mê sảng rằng: “Đã có người mua tôi để thả ra, sao 
ông lại cố tranh mà giết tôi?” Lại gấp rút đòi mạng. 
Người nhà của Bá Trọng hết sức khẩn cầu tha mạng, 
cho mời ngay Tiền Quân Cầu đến. Quân Cầu đến nơi 
liền thay mặt gia đình xin tha mạng cho Bá Trọng. 
Khi ấy Bá Trọng mới dần tỉnh lại. 

Qua việc này, Bá Trọng liền thề từ nay không ăn 
thịt cá nữa. Nhưng chẳng bao lâu sau, Bá Trọng gặp 
một người bán cá nóc lại mua về ăn. Vừa ăn xong lập 
tức phát bệnh, qua một ngày thì chết.

Lời bàn

Con ba ba chết không được cầu siêu thì cho dù 
không ăn mặn nữa, cuối cùng cũng vẫn phải chịu báo 
oán, chỉ là sớm hay muộn mà thôi. 

NGHỊCH TỬ ĐÁNH BẠC BỊ SÉT ĐÁNH

3

1 Chuyện này do Tấn Đạm Am kể lại. (Chú giải của soạn giả) 
2 Tức là năm 1661.
3 Chuyện này do Tiên đại nhân ghi lại. (Chú giải của soạn giả) 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

277

Trấn Nam Tầm, huyện Hồ Châu, tỉnh Chiết 
Giang, có người đàn bà góa nuôi một đứa con trai. 
Đứa con này tuy đã lập gia đình nhưng không lo làm 
ăn, rất mê đánh bạc. Một hôm đánh bạc thua đậm 
không có tiền trả, liền về nhà mẹ, bảo mang áo đi cầm 
lấy tiền đưa cho nó. Bà mẹ nói: “Mẹ muốn sang nhà 
chị con, hãy để mẹ mặc áo sang đó rồi sẽ đưa cho con 
mang đi cầm vậy.” 

Đứa con liền lấy thuyền đến cho mẹ đi. Bà mẹ vì tiếc 
chiếc áo sợ làm hư hỏng, nên định bước lên bờ rồi mới 
thay ra đưa cho con. Đứa con thấy mẹ không cởi áo đưa 
dưới thuyền, tưởng là mẹ không muốn đưa cho mình, 
nổi giận giằng co vật bà ra để lấy áo, cuối cùng đẩy bà 
chìm xuống sông chết. 

Đứa con quay về nhà nó, đi được chừng một dặm 
thì nghe có tiếng sấm ầm ì, liền gấp rút chạy nhanh 
về nhà, quát vợ rằng: “Mau lấy cái chum to úp lên che 
tôi lại.” Vợ hỏi để làm gì, anh ta không đáp. Bất đắc dĩ 
người vợ phải làm theo như vậy. Nhưng tiếng sấm đã 
nhỏ lắm rồi, cuối cùng vẫn chưa thấy sét đánh. Một 
lúc sau, người vợ bỗng thấy từ bên trong chum có 
máu chảy ra bên ngoài, kinh sợ liền dở chum ra xem 
thì thấy chồng đã mất đầu, máu tươi chảy lênh láng. 
Cô ta hoảng sợ quá liền kêu la gọi hàng xóm đến. Mọi 
người đều cho là cô đã mưu hại chồng rồi nói dối, liền 
bắt lên thuyền cùng đi đến nhà bà mẹ chồng, định 
đưa tất cả lên quan phủ. Thuyền đi được nửa đường 
bỗng thấy mái chèo bị vướng vào một vật, cúi xuống 
xem thì thấy là một xác đàn bà vừa nổi lên, tay ôm 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

278

một cái đầu người, tóc còn vướng nơi đầu mấy ngón 
tay. Xem kỹ lại thì hóa ra xác người chính là bà mẹ, 
mà đầu người trong tay bà chính là đứa con. Lúc đó 
mới biết bà mẹ đã bị đứa con trai hại chết, liền thả cô 
con dâu ra.

Lời bàn

Làm con hại mẹ, thật không bằng loài sài lang hổ 
báo. Xét đến nguyên nhân từ đầu của sự việc, đó là vì 
thiếu nợ tiền. Cho nên, tai họa gây ra bởi tệ cờ bạc thật 
khủng khiếp. Biết đến bao giờ các quan địa phương mới 
trừ dứt được tệ nạn này?

MIẾNG THỊT MẤT BA MẠNG NGƯỜI

1

Triều Thanh, vào năm Tân Hợi thuộc niên hiệu 
Khang Hy,2 xảy ra hạn hán nghiêm trọng. Ở vùng Tạ 
Lộc thuộc Côn Sơn, vào ngày rằm tháng bảy, có một 
cặp vợ chồng đang tát nước bỗng trời nổi sấm lớn, sét 
đánh chết người chồng. Nhưng người chồng xưa nay 
vốn hiền lành chất phác nên không ai hiểu được lý 
do. Người vợ thấy việc như thế thì than rằng: “Ôi, chỉ 
vì 18 cân thịt mà thôi!”

Mọi người nghe như thế thì gặng hỏi, bà liền 
kể: “Mùa đông năm trước, chồng tôi vào thành nộp 
thuế, neo thuyền ở bờ sông. Khi trở về bỗng thấy trên 
chiếc thuyền trống bên cạnh có một miếng thịt lớn, 
hồi lâu chẳng thấy ai đến lấy. Nhân đó liền lấy đem 

1 Chuyện này do Tiên đại nhân ghi lại. (Chú giải của soạn giả) 
2 Tức là năm 1671.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

279

về thuyền rồi mang luôn về nhà, cân được 18 cân. 
Nguyên miếng thịt ấy là của một nhà giàu, do đứa 
tớ gái mang ra sông rửa, để trên thuyền rồi bỗng gặp 
việc khác phải đi, đến lúc quay lại thì đã mất. Bà chủ 
vì việc ấy mà giận quá, lỡ tay đánh chết đứa tớ gái. 
Ông chủ thấy việc như vậy, cho rằng sắp phải tan 
nhà nát cửa đến nơi nên quát mắng vợ thậm tệ. Bà vợ 
phẫn uất quá treo cổ tự vẫn. Nay sét đánh chết chồng 
tôi, nhất định là vì việc ấy.” 

Lời bàn 

Của rơi ngoài đường, người ta vẫn thường tình cờ 
nhặt được liền lấy làm của mình. Gặp những trường 
hợp như thế này là làm liên lụy đến người khác phải 
mất cả mạng sống, rốt cùng đã khiến người khác phải 
gặp tai họa, mà tự thân mình cũng bị trừng phạt. Sao 
có thể tham dùng những tài sản phi nghĩa như thế? 
Cho nên nói rằng: “Nếu không phải vật thuộc sở hữu 
của mình, dù một mảy may cũng không giữ lấy.”1

HẾT LÒNG TRỊ BỆNH CỨU NGƯỜI

2

Vào triều Minh, ở Ô Trình3 có người tên Phan Quỳ, 
hiệu Tựu Am. Ông tinh thông y thuật, có tâm nguyện 
cứu nhân độ thế. Vào một năm phát sinh bệnh dịch, 

1 Câu này nguyên là lời của Tô Đông Pha: “Vật trong thiên hạ thảy đều 
có chủ, nếu không phải vật thuộc sở hữu của mình, dù một mảy may 
cũng không giữ lấy.” (天地之間，物各有主。茍非吾之所有，雖一毫而
莫取。 - Thiên địa chi gian, vật các hữu chủ. Cẩu phi ngô chi sở hữu, 
tuy nhất hào nhi mạc thủ.)

2 Trích từ sách Ý hành lục (懿行錄). (Chú giải của soạn giả) 
3 Nay là vùng Ngô Hưng, Chiết Giang.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

280

những người mắc bệnh đều được ông ra sức cứu chữa, 
trong mười người thì ông cứu sống được đến tám, chín. 
Nhưng trong lúc trị bệnh, do gấp rút nên ông không 
kê đơn thuốc. Láng giềng có người họ Triệu mang việc 
ấy kiện Phan Quỳ lên quan phủ. Không ngờ chưa bao 
lâu thì họ Triệu lâm bệnh rất nguy kịch, liền bảo đứa 
con: “Chỉ có ông Quỳ mới cứu được cha.” Người con 
nói: “Mình vừa kiện ông ấy lên quan phủ, làm sao nhờ 
cậy được?” Họ Triệu nói: “Tuy mình xấu với ông ấy, 
nhưng tâm ông ấy rất từ bi, sẽ không hại cha đâu.” 
Người con nghe lời, mời Phan Quỳ đến xem bệnh. Ông 
hết lòng chữa trị, bệnh liền được khỏi. 

Phan Quỳ có ba người con trai là Phan Tương, 
làm huyện lệnh Quế Dương; Phan Tham, làm quan 
Hàn lâm biên tu; Phan Xuyên, làm quan Cung bảo 
Thượng thư. Bản thân Phan Quỳ cũng được phong 
tặng tước quan Thượng thư. Cháu nội ông là Phan 
Đại Phúc sau đỗ tiến sĩ vào khoa thi năm Bính Tuất.

Lời bàn 

Khi đã khởi tâm khẩn thiết muốn cứu người, 
thì tự nhiên ý niệm báo thù trở thành nhỏ nhặt, cho 
đến người đã đâm đơn thưa kiện ông mà cũng có 
thể nhớ đến ông để cầu cứu mạng, đủ thấy tâm địa 
của Phan Quỳ thật cảm đến người khác hết sức sâu 
xa như thế nào. 

CHỊU ĐÓI NUÔI TÙ

1
 

1 Trích từ sách Ý hành lục (懿行錄). (Chú giải của soạn giả) 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

281

Triều Minh có Dương Sĩ Trừng là người làng Kính 
Xuyên thuộc huyện Ngân, tỉnh Chiết Giang. Ban đầu 
Sĩ Trừng làm chức thư lại trong huyện, luôn giữ tâm 
nhân hậu, thi hành theo đúng pháp luật công bằng. 
Bấy giờ, quan huyện lệnh nghiêm khắc quá độ, từng 
dùng roi đánh một người tù đến nỗi máu chảy đầy sân 
mà vẫn chưa nguôi giận. Sĩ Trừng quỳ xuống xin tha, 
nói: “Trong việc tra xét cho rõ tình thật, phải khởi lòng 
thương xót phạm nhân, không được có ý mừng vui. 
Xử tội người khác mà vui còn không được, huống chi 
là tức giận?”1 Quan huyện nghe ông nói đúng lý lẽ nên 
phải quay lại xét mình, tự nguôi cơn giận. 

Nhà Sĩ Trừng nghèo lắm, nhưng có ai mang quà 
biếu đến đều tuyệt đối không nhận. Gặp lúc tù nhân 
đói thiếu, ông tìm mọi cách cứu giúp. Ngày kia, có 
một số tù nhân mới đưa đến, đang đói lắm. Trong 
nhà Sĩ Trừng khi ấy chỉ còn đủ gạo ăn trong ngày đó 
thôi. Ông hỏi những người tù kia từ đâu đến, họ nói: 
“Từ Hàng Châu, đã phải chịu đói mấy hôm rồi.” Sĩ 
Trừng nghe vậy thì về lấy hết gạo trong nhà, nấu cháo 
mang đến chia cho số tù nhân ấy. 

Về sau, Sĩ Trừng sinh được một con trai là Dương 
Thủ Trần, làm quan thăng dần đến chức Hàn lâm Học sĩ. 
Sĩ Trừng cũng được phong tặng cùng tước quan như con. 

Lời bàn 

Tự mình chịu đói chỉ mới hôm nay, còn các tù 
nhân kia đã đói nhiều ngày. Nếu so sánh như thế, giữ 
1 Ở đây Dương Sĩ Trừng đã mượn lời Tăng tử nói về việc tra xét án tụng 

để khuyên quan huyện. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

282

gạo lại để tự mình được no đủ sao bằng nấu cháo cấp 
cho tù nhân? Tâm niệm vị tha của Sĩ Trừng như thế, 
nhận được phước báo về sau như thế cũng là chuyện 
đương nhiên vậy. 

VĨNH VIỄN  
KHÔNG GẶP ĐIỀM DỮ,  
THƯỜNG ĐƯỢC THIỆN 

 THẦN GIÚP ĐỠ

Giảng rộng

Hai câu này tiếp nối hai câu trước: “Hết thảy việc 
ác quyết không làm, hết thảy việc lành xin vâng theo.” Vì 
không làm hết thảy các việc ác nên không gặp các 
điềm dữ. Vì làm hết thảy các việc lành nên thiện thần 
thường giúp đỡ. Hai câu trước là nhân, hai câu này là 
quả. Nhưng việc lành dữ cũng có việc lớn việc nhỏ, 
cũng có những việc tạm thời, những việc dài lâu, cho 
nên thiện thần hay điềm dữ cũng có lớn có nhỏ, có 
tạm thời, có dài lâu, như bóng theo hình, như âm 
thanh theo nhịp gõ, lẽ ấy nhất định phải vậy, không 
mảy may sai lệch. 

Thiện thần hay điềm dữ cũng có ở cõi trời, cũng có 
ở cõi người, cũng có ở cõi quỷ, nhưng mỗi mỗi đều có 
chức trách, tùy theo việc thiện ác lớn nhỏ mà đưa đến 
quả báo tương ứng. Muốn đạt đến chỗ vĩnh viễn không 
gặp điềm dữ, thường được thiện thần giúp đỡ, ắt phải là 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

283

người có phúc đức lớn, nghiệp đời trước còn chưa đến, 
may ra mới có thể đạt được, nhưng cũng thật khó lắm 
thay!

Trưng dẫn sự tích

NÉM XUỐNG SÔNG KHÔNG CHẾT

1

Vào thời đức Phật Tỳ-bà-thi còn tại thế, có vị tỳ-
kheo bị chứng đau đầu. Bấy giờ, tôn giả Bạc-câu-la là 
một người nghèo, cúng dường một quả ha-lê-lặc cho 
vị tỳ-kheo ấy để trị bệnh, nhờ đó mà vị tỳ-kheo được 
khỏi bệnh. Nhờ nhân duyên ấy, trong 91 kiếp sau đó, 
tôn giả dù sinh ra trong cõi trời hay cõi người cũng 
đều luôn được hưởng sự vui sướng khoái lạc, chưa 
từng bị bệnh tật. 

Sau đó, tôn giả sinh vào nhà một trưởng giả bà-la-
môn, mẹ mất sớm. Bà mẹ kế nhiều lần muốn giết tôn 
giả nhưng không sao giết được. Bà liền đẩy tôn giả 
xuống sông, bị một con cá lớn nuốt chửng vào bụng. 
Con cá ấy lại mắc lưới bị người bắt được. Khi làm thịt 
mổ bụng thấy có đứa trẻ vẫn còn sống, nhận ra là con 
ông trưởng giả bèn đưa trả về nhà. Khi tôn giả lớn lên 
liền xuất gia theo Phật, tu hành chứng quả A-la-hán. 

1 Trích từ kinh Phó pháp tạng (付法藏經). (Chú giải của soạn giả) Đúng 

ra đây không phải kinh, mà sách Phó pháp tạng nhơn duyên truyện (
付法藏因緣傳), được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 
50, kinh số 2058, tổng cộng 6 quyển, do các ngài Kiết-ca-dạ và Đàm 
Diệu cùng dịch từ Phạn văn sang Hán văn.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

284

Lời bàn 

Cứu giúp một vị tăng có bệnh mà được 91 kiếp về 
sau không bị bệnh khổ, lại gặp tai ách bao lần cũng 
không chết được, chính là nhờ đã gieo trồng phước 
đức vào ruộng phước thù thắng của nhân gian. Ấy 
chẳng phải là điềm dữ vĩnh viễn xa lìa, thiện thần 
thường giúp đỡ đó sao?

QUỶ THẦN ÂM THẦM GIÚP ĐỠ

1

Đời Bắc Tống có Lưu An Thế, tự Khí Chi, tính tình 
trung trực, dám nói thẳng, nhiều lần phản biện các sớ 
luận của Chương Đôn, dâng sớ lên hoàng đế nói rõ rằng 
Chương Đôn là người không thể dùng được. 

Đến khi Chương Đôn được lên nắm quyền, Lưu An 
Thế liền bị đày ra vùng biên giới xa xôi, phải trải qua 
đường xa nắng nóng gay gắt, nhiều hiểm nguy, thậm 
chí lênh đênh trên biển đầy nguy hiểm, lại thêm bọn 
quan quân áp giải không chút khoan dung, ai ai cũng 
nghĩ rằng Lưu An Thế phen này chắc chắn phải bỏ 
mạng. Thế nhưng An Thế vẫn hoàn toàn vô sự, về sau 
sống đến 80 tuổi mà chưa từng có một ngày bị bệnh.

Bấy giờ có kẻ bỏ tiền mua được một chức quan, 
đoán ý của Chương Đôn muốn giết Lưu An Thế, liền 
xin cho mình ra tay giết ông. Chương Đôn lập tức 
cất nhắc tên này lên làm chức phán quan. Tên này 
phi ngựa gấp rút đuổi theo, chỉ còn cách Lưu An Thế 
chừng 30 dặm, định ngày hôm sau đuổi kịp sẽ ra tay 

1 Trích từ sách Tống sử (宋史). (Chú giải của soạn giả) 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

285

giết. Có người báo tin cho Lưu An Thế, khiến mọi 
người quanh ông đều hãi hùng kinh sợ. Đêm đó, mọi 
người đều nghe có một tiếng chuông vang, rồi tên 
gian ác kia bỗng cảm thấy như có một vật gì đánh 
mạnh vào người, ngay khi ấy thổ huyết mà chết. Lưu 
An Thế do đó được bình an vô sự.

Lời bàn

Lưu An Thế là người hiền, chỉ vì xu nịnh theo ý 
của Chương Đôn mà muốn giết ông, tất nhiên điềm 
dữ phải đến với kẻ ấy, mà thiện thần vẫn thường bảo 
vệ người hiền thiện.

GIẶC KHÔNG DÁM CƯỚP

1

Vào triều Minh, năm đầu niên hiệu Gia Tĩnh,2 có 
người họ Kim ở huyện Nghi Chân, tỉnh Giang Tô, mở 
một hiệu cầm đồ trong trấn. Bấy giờ giặc cướp ẩn trú 
trên sông Trường giang, đêm đêm thường xuyên xuất 
hiện cướp đoạt những nhà giàu có, gần như không 
một nhà nào thoát được. Duy nhất chỉ có nhà họ Kim 
chưa từng bị chúng động đến. 

Quan địa phương do đó nghi ngờ rằng họ Kim 
có sự thông đồng với bọn giặc cướp. Đến lúc bắt 
được một tên cướp liền tra hỏi xem vì sao bọn chúng 
không cướp nhà họ Kim, tên cướp nói: “Trước đây 
cũng có lần đến đó định cướp, chợt thấy phía trên 
nhà ấy có vô số các vị thần mặc giáp vàng, nên sợ 
không dám phạm đến.” Quan huyện không tin, cho 
1 Trích từ sách Cảm ứng thiên chú chứng (感應篇註證). (Chú giải của 

soạn giả) 
2 Tức là năm 1022, đời Minh Thế Tông.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

286

gọi những người ở gần nhà họ Kim lên hỏi, họ đều 
nói: “Nhà họ Kim đúng là rất nhân đức. Các hiệu 
cầm đồ khác thảy đều cân ra non, cân vào già, chỉ 
có nhà họ Kim là giữ đúng mực công bình. Định giá 
cho người lại hết sức rộng rãi, mà thời hạn chuộc lại 
cũng được kéo dài, không gấp rút. Nếu biết được có 
những người gần gũi mà già yếu, có con nhỏ hoặc 
nghèo khó, khi có việc phải mang đồ đến cầm liền 
phá lệ không lấy lãi. Nhà ấy còn có lệ mùa đông 
không tính lãi áo ấm, mùa hè không tính lãi áo mát, 
năm nào cũng vậy, cốt để người ta dễ dàng chuộc về 
mà dùng. Ấy là trời giúp người hiền, nên có thiện 
thần bảo vệ.”

Quan huyện nghe như vậy rồi hết sức ngợi khen 
tán thán. Quan Trực chỉ1 biết được sự việc liền đặc 
biệt tuyên dương khen thưởng nhà họ Kim.

Lời bàn

Hiệu cầm đồ vốn là phương tiện thuận lợi giúp 
người dân có thể giải quyết kịp thời những khoản 
tiền cấp bách. Tuy nhiên, hầu hết những người mở 
hiệu cầm đồ chỉ toàn là những kẻ cân vào non, cân 
ra già, đối với dân nghèo chẳng bao giờ có sự khoan 
dung châm chước, cho nên không khỏi trở thành 
một đám tiểu nhân hám lợi nơi phố thị. Riêng nhà 
họ Kim đặc biệt không rơi vào trong đám tệ hại ấy, 
lại còn có thể hướng đến những người nghèo khổ 
khó khăn mà bố thí, cho nên các nạn lũ lụt, hỏa 
1 Trực chỉ: là chức quan được triều đình giao cho việc tuần sát các địa 

phương, thẩm tra xử lý các vụ việc sai phạm.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

287

hoạn, trộm cướp, quan tham, người ác làm sao có 
thể tổn hại đến phước đức của nhà ấy? 

PHƯỚC BÁO GẦN THÌ TỰ THÂN 
ĐƯỢC HƯỞNG

Giảng rộng

Câu này và câu tiếp theo “xa thì ảnh hưởng đến cháu 
con”, đều là nối tiếp câu văn trên và chuẩn bị mở ý cho 
câu văn dưới. Ở đây đề cập đến quả báo gần hay quả 
báo xa cũng đều chỉ là nói riêng về các quả báo hiền 
thiện, chính là những điều được câu dưới nói rộng ra 
là “trăm điều phúc lành, ngàn việc tốt đẹp”.

Phước báo gần không nhất thiết là chỉ cho hiện tại 
trong đời này, mà cho dù là đời sau hay nhiều đời sau 
nữa cũng vẫn gọi là phước báo gần. Vì sao vậy? Vì 
phước báo gần ở đây là ý muốn nói những phước báo 
do tự mình nhận lãnh. Những sự giàu sang phú quý 
hay nghèo khổ hèn hạ, ngày giờ sống chết, được tuổi 
thọ dài lâu hay yểu mạng, thảy đều đã có sự an bày 
nhất định. Nhưng sự an bày đó thật ra không phải gì 
khác mà chính là những kết quả tương ứng, do tự bản 
thân mình đã từng làm những hành vi như thế, tự bản 
thân mình phải nhận lãnh những quả báo tương ứng 
như thế. Trong văn này nói đến phước báo gần hay 
xa là có ý nghĩa như vậy. Đây chính là dụng ý của Đế 
Quân muốn dạy người phải biết tự mình tạo ra nhiều 
phước báo. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

288

Trưng dẫn sự tích

CÔNG CHÚA TỰ CÓ PHƯỚC BÁU

1

Vào thời đức Phật còn tại thế, vua Ba-tư-nặc sinh 
được một công chúa đặt tên là Thiện Quang, đoan 
trang xinh đẹp, thông minh hơn người, người trong 
cung ai ai cũng hết lòng thương yêu kính trọng.

Một hôm, vua Ba-tư-nặc bảo công chúa: “Con nhờ 
có cha nên mới được tất cả mọi người thương yêu kính 
trọng.” Công chúa liền đáp rằng: “Không phải, con 
tự có nghiệp lực của riêng mình mà được như vậy, 
không phải nhờ nơi cha.” Vua không hài lòng, vặn 
hỏi lại đến ba lần, công chúa vẫn một mực đáp như 
vậy. Vua nổi giận, liền gả công chúa cho một người 
nghèo khổ rồi bảo: “Để ta thử xem con tự có nghiệp 
lực hay không tự có nghiệp lực.”

Công chúa về nhà chồng rồi, liền hỏi chồng cha 
mẹ ở đâu. Người chồng nói: “Cha ta vốn là một 
trưởng giả giàu có nhất thành Xá-vệ. Sau khi cha mẹ 
ta đều theo nhau qua đời, nhà ta mới đến nỗi như thế 
này.” Sau đó liền đưa công chúa về sống nơi nhà cũ 
của gia đình mình. Một hôm bỗng đào lên được từ 
trong lòng đất một kho tàng lớn. Nhờ đó, chỉ trong 
vòng một tháng đã xây dựng được nhà cửa cung điện 
1 Trích từ kinh Tạp bảo tạng (雜寶藏經). (Chú giải của soạn giả) Kinh này 

được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 4, kinh số 203, 
tổng cộng có 10 quyển, do các ngài Kiết-ca-dạ và Đàm Diệu cùng dịch 
từ Phạn văn sang Hán văn vào đời Nguyên Ngụy. Câu chuyện này bắt 
đầu từ dòng thứ 22, trang 458, tờ a, quyển 1. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

289

hết sức nguy nga, từ gia nhân hầu hạ cho đến các thứ 
châu báu ngọc ngà đều đầy đủ không thiếu thứ gì. 

Vua Ba-tư-nặc nghe biết chuyện như vậy hết sức 
vui mừng, liền thân hành đến thưa hỏi đức Phật về 
nhân duyên đời trước của công chúa Thiện Quang. 
Đức Phật dạy: “Vào thời đức Phật Ca-diếp, có một 
người phụ nữ muốn chuẩn bị thức ăn cúng dường đức 
Như Lai, nhưng người chồng cản trở. Người vợ liền 
nói: ‘Tôi đã phát nguyện rồi, xin anh đừng làm tôi thối 
tâm.’ Người chồng liền nghe theo lời vợ, cuối cùng 
lo liệu hoàn mãn việc cúng dường đức Phật. Đôi vợ 
chồng ngày ấy, nay chính là vợ chồng công chúa. Vì 
người chồng ngày trước khởi tâm ngăn trở việc cúng 
dường Phật, nên nhiều đời sinh ra thường phải sống 
trong nghèo khó. Nhờ sau đó chịu nghe lời vợ thực 
hiện việc cúng dường, nên ngày nay cũng được nhờ vợ 
mà hưởng sự giàu sang phú quý.”

Lời bàn

Vua Ba-tư-nặc lại có một người công chúa khác, 
do phu nhân Mạt-lợi sinh ra, dung mạo cực kỳ xấu 
xí, tóc như bờm ngựa. Vua lấy làm xấu hổ nên ra lệnh 
giữ công chúa ở trong cung riêng, không cho đi đâu, 
cũng không cho ai được gặp. Công chúa tự giận mình 
hình dung xấu xí, liền phát tâm tô tạo tượng Phật, hết 
lòng khẩn thiết cầu nguyện với đức Phật. Trải qua 
một thời gian, lòng chí thành cảm ứng được đức Phật 
hiện thân đến chứng minh, thân hình cô lập tức hóa 
ra xinh đẹp đoan chính. Đức vua thấy vậy liền gạn 
hỏi nguyên do, công chúa như thật trình bày.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

290

Lại có chuyện về vị công chúa thứ tư của vua A-dục, 
cũng tương tự như chuyện này. Ngày nay những tượng 
Phật được thờ ở các chùa Bắc Sơn, Ngọc Hoa, Kinh Châu, 
Trường Sa cùng với chùa Sùng Kính ở kinh thành, đều 
là do công chúa thứ tư của vua A-dục đã tô tạo ngày 
trước. Như thế chẳng phải là phước báo gần đó sao?

QUẢ BÁO DO COI THƯỜNG ÁO CÀ-SA

1

Đời nhà Đường, vào niên hiệu Trinh Quán năm 
thứ 5,2 có người phụ nữ ở Lương Châu thuộc tỉnh 
Thiểm Tây, nhà rất nghèo. Bà có người con xuất gia 
với pháp sư Tuệ Quang ở chùa An Dưỡng. Nhà nghèo 
không đủ áo mặc, bà mới đến phòng người con lấy áo 
cà-sa cũ sửa thành áo ngắn để mặc. Vừa mặc áo ấy 
vào, đang đứng cùng một người láng giềng bỗng thấy 
nóng ran dưới hai chân, dần dần lên đến ngang hông. 
Trong chốc lát có tiếng sấm vang rền không trung, 
người láng giềng bị đẩy văng xa đến vài trăm mét, 
nằm lăn ra đất bất tỉnh suốt một ngày. Bà mẹ mặc áo 
cà-sa đã bị sét đánh chết, thân thể cháy cong queo, 
trên lưng lại có dòng chữ: “Sử dụng pháp y không 
đúng pháp.” 

Người con mang xác mẹ về chôn cất, mộ lại bị sét 
đánh lần nữa, khiến thi hài phơi bày dưới cây rừng, 
phải chịu tan rã mất. 
1 Trích từ sách Pháp uyển châu lâm (法苑珠林). (Chú giải của soạn giả) 

Sách này được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 53, 
kinh số 2122, tổng cộng có đến 100 quyển, do ngài Đạo Thế soạn vào 
đời Đường. Câu chuyện này được ghi chép từ dòng thứ 13, trang 560, 
tờ a, quyển 35.

2 Tức là năm 631.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

291

Lời bàn 

Áo cà-sa được gọi là y giải thoát, cũng gọi là y 
ruộng phước. Người mặc cà-sa thì ngay cả Phạm 
vương, Đế Thích cũng không dám nhận sự lễ bái. Cho 
nên Long vương muốn cứu loài rồng, chỉ cầu được 
một mảnh cà-sa mà Kim-sí điểu vương cuối cùng 
không dám làm hại. Con khỉ đùa cợt mặc áo cà-sa 
liền sẩy chân té chết, sau được sinh lên cõi trời. 

Áo cà-sa thật lợi ích vô cùng. Đức Phật dạy rằng: 
“Áo cà-sa của vị tỳ-kheo đã qua đời, nên treo lên cây 
cao, tất cả các loài hữu tình được nhìn thấy thì tội 
nghiệp tiêu diệt, phước báo sinh thêm. Cho nên tội xem 
thường áo cà-sa thì trời đất không dung tha. Người con 
tuy đã xuất gia cũng không thể chôn cất thi hài mẹ.

HỦY PHÁ TƯỢNG PHẬT PHẢI CHỊU TỘI

1

Triều Thanh, vào năm đầu tiên niên hiệu Khang 
Hy,2 gỗ đàn hương rất có giá. Quận Tô có một hiệu 
buôn gỗ hương, bỏ ra 3 lượng bạc thỉnh về một pho 
tượng Bồ Tát Quán Thế Âm. Sau đó suy nghĩ tính 
toán rằng, nếu phá pho tượng này ra để bán gỗ vụn 
thì có thể được 16 lượng, liền chuẩn bị chẻ tượng ra. 
Có một người thợ sợ làm như vậy mang tội nên hết 
sức can ngăn, nhưng đứa con rể của ông chủ hiệu 
buôn lúc đó đến đón vợ, đang ở tại nhà cha vợ, liền 
chỉ mặt người thợ ấy mà nói: “Mày chỉ là người làm 
công, đâu phải việc của mày. Cứ nghe lời mà làm đi.” 
1 Chuyện này người ở quận Tô đều biết. (Chú giải của soạn giả) 
2 Tức là năm 1662.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

292

Đêm hôm đó, người con gái của chủ hiệu buôn 
bỗng đau bụng không thể về nhà, phải ở lại ba hôm 
để trị bệnh. Qua hôm sau, trên đường phố có một đứa 
bé khoảng sáu tuổi đang đi theo cha, bỗng chỉ tay 
về phía hiệu buôn gỗ hương, hỏi cha: “Cha ơi, sao 
trên nóc nhà kia lại có niêm phong màu đỏ phong 
kín thế?” Người cha cho rằng đứa bé nói bậy nên cấm 
không cho nói nữa.

Đêm ấy, hiệu buôn gỗ hương bỗng tự nhiên phát 
hỏa, lửa thiêu duy nhất một nhà ấy thôi, cả nhà không 
ai sống sót. Đứa con rể của chủ hiệu định nhảy ra từ 
một lỗ thoát trên tầng lầu, nhưng bỗng thấy như có 
vật gì ngăn giữ lại, cuối cùng phải chịu chết trong lửa. 
Riêng người thợ làm công, ngay buổi sáng sớm hôm 
trước đó bỗng có một hiệu buôn trầm hương khác 
đến khẩn thiết mời sang giúp họ hai hôm, nhờ thế mà 
thoát khỏi nạn này. 

Lời bàn

Hủy hoại tượng Phật, làm thân Phật chảy máu, là 
một trong 5 tội nghịch phải đọa vào địa ngục vô gián. 
Vì thế, nếu thấy việc như vậy mà không khuyên can 
ngăn cản, ắt sẽ gặp nạn dữ vào thân, còn nếu khởi dù 
một chút tâm lành, liền được thiện thần bảo vệ. Chỉ do 
tâm niệm của đứa con rể ông chủ hiệu buôn gỗ hương 
và người thợ làm công kia hoàn toàn khác nhau, nên 
một người vốn đang muốn rời khỏi hiệu buôn ấy để 
về nhà, nhưng lại khiến cho không về được; một người 
vốn không có ý muốn rời khỏi hiệu buôn ấy, nhưng lại 
khiến cho phải rời đi để tránh tai họa. Quả thật là: “Họa 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

293

với phúc vốn không định sẵn, chỉ do người tự chuốc lấy 
mà thôi.” 

BỒI THƯỜNG GẤP MƯỜI LẦN

1

Huyện Trấn Giang thuộc tỉnh Giang Tô có người 
tên Lăng Khải, tên tự là Tử Chánh. Vào năm Quý Mão 
thuộc niên hiệu Khang Hy,2 ông ta vì ghét con chó 
của người hàng xóm hung dữ cắn người, liền dụ nó 
vào một ngõ hẹp rồi bít lối ra, muốn bỏ đói cho nó 
chết đi để dứt mối họa. Khoảng một tuần sau mở chỗ 
bít ra xem thử, thấy con chó chưa chết mà vẫy đuôi đi 
ra, từ đó không cắn người nữa, nhưng đống đất trên 
nền gạch trong ngõ bị chó ăn hết khoảng một nửa.

Hai tháng sau, chó tự nhiên chết. Đêm ấy, Lăng 
Khải nằm mộng thấy mình đi đến một phủ đường, 
có hai người dáng vẻ tôn quý ngồi hai bên. Người áo 
xanh hỏi: “Làm người mà không có lòng nhân hậu thì 
sao?” Người áo đỏ nói: “Phải đền lại gấp mười lần.” 
Liền sai quân dẫn Lăng Khải đến phía sau nhà, thấy 
trong vườn hoa mai nở rộ, dưới gốc cây có một chậu 
nuôi cá vàng, trong chậu nổi lên một con cá chết. Tên 
quân kia chỉ vào mà nói: “Chữ ‘ngục’ (獄) do từ chữ 
‘khuyển’ (犬) là con chó mà ra, ông đã biết chưa? 
Mười năm sau sẽ ứng nghiệm.” 

Lăng Khải tỉnh mộng lấy làm lạ lùng, không hiểu 
được gì cả. Đến tháng giêng năm Quý Sửu,3 vì chuyện 

1 Chuyện này do chính họ Lăng tự thuật. (Chú giải của soạn giả) 
2 Tức là năm 1663.
3 Tức là năm 1673.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

294

của người khác mà Lăng Khải lại bị vu cáo rồi tống 
giam vào ngục. Khi vào trong ngục cũng thấy hoa 
mai vừa nở, có con cá vàng chết nổi lên trong chậu, 
giống hệt như những gì đã thấy trong giấc mộng. 
Quả nhiên phải chịu đói đến 7 ngày, chỉ còn chút hơi 
thở thều thào sắp chết. Lại tiếp tục bị giam trong ngục 
đúng 100 ngày mới được thả, quả nhiên phù hợp với 
lời nói “phải đền lại gấp mười lần”. 

Lời bàn 

Quỷ thần nói trước việc mười năm sau sẽ có người 
vu cáo bị giam vào ngục, điều đó cũng không phải là 
khó lắm. Riêng những việc như hoa mai nở, cá vàng 
chết mà cũng có sự ấn định sẵn, ấy mới thật là kỳ lạ. 
Cho nên bậc đại A-la-hán chứng đắc thần thông tất 
nhiên có thể biết được những việc trước sau 84.000 
đại kiếp, hoặc như tuổi thọ dài ngắn của chư thiên, 
thế giới thành hoại lâu hay mau, hết thảy những việc 
ấy đều có thể ngồi yên mà tự biết rõ ràng. 

Lăng Khải là người chất phác, thành thật, rất giỏi 
môn toán số Hoàng cực của Thiệu tử. Tôi với ông ấy 
từng gặp nhau nhiều lần, chính miệng ông đã kể lại 
đầu đuôi câu chuyện này cho tôi nghe. 

MỘNG THẤY XƯƠNG GÀ

1

Vào triều Thanh, vùng Tứ Xuyên có người tên 
Dương Lâm, tên tự là Hoài Mi, vào niên hiệu Thuận Trị 

1 Chuyện này do người ở Lâu Đông kể lại. (Chú giải của soạn giả) 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

295

thứ 131 vào làm trong kho lương ở Thái Thương, thuộc 
tỉnh Giang Tô, không lâu lại được thăng chức làm huyện 
lệnh Lâm An, thuộc tỉnh Chiết Giang. Ông làm quan 
thanh liêm chính trực, chỉ có điều bản tính rất thích ăn 
thịt gà, trải qua đã nhiều năm. 

Vào niên hiệu Khang Hy năm thứ 16,2 Dương Lâm 
nằm mộng thấy mình bị bắt đến âm phủ, nhìn thấy 
một đống xương chất cao như núi, bên cạnh có người 
chỉ vào đó mà nói: “Đây là xương của những con gà mà 
ông đã ăn. Rồi ông sẽ phải đến đây để đền tội, nhưng 
vì nhân duyên xấu còn chưa dứt nên đợi ông ăn thêm 
47 con gà nữa rồi sẽ bắt đến đây.” 

Dương Lâm tỉnh dậy lấy làm lạ, trong lòng cũng 
sợ, liền tự mình hạn chế, mỗi con gà chia ra ăn trong 
ba ngày. Nhưng miệng thèm không nhịn được, nên 
đổi thành hai ngày, rồi thì trở lại ăn như cũ. Ăn đến 
con thứ 45 thì bị ốm nhẹ, trải qua một đêm bệnh lại 
trở nặng, vừa ăn xong con gà thứ 47 thì chết, đúng 
như con số trong giấc mộng. 

Lời bàn 

Có người ngờ rằng, số gà bị ăn nếu đã định sẵn số 
lượng, ắt là những con gà đã ăn trước đó cũng có số 
lượng định sẵn, vậy sao còn có quả báo giết hại? Đó 
là vì không biết rằng số 47 con gà đó chỉ là âm ty dự 
đoán sẽ bị Dương Lâm giết hại, chứ không phải số gà 
ấy nhất định phải bị giết hại. Giả sử như sau khi nằm 

1 Tức là năm 1656.
2 Tức là năm 1677.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

296

mộng mà Dương Lâm hạ được quyết tâm không giết 
gà nữa, thì con số đó tất nhiên không buộc được ông, 
mà số gà đã giết hại trước kia cũng có thể cầu nguyện 
cho được siêu độ.

Sự tu hành cũng giống như vậy, nếu có thể phát 
tâm dứt khoát đoạn trừ tập khí phiền não xấu ác thì 
sinh tử làm sao trói buộc được ta? 

LÀM QUAN TÀN ÁC TỰ THIÊU MÀ CHẾT

1

Triều Thanh, vào năm đầu tiên của niên hiệu 
Khang Hy,2 quan tri huyện Côn Sơn là Lý Khai Tiên, 
dung mạo xấu xí mà tâm tính lại tàn ác, người trong 
huyện căm ghét nên gọi là “ông Lý mặt chàm”. 

Mỗi khi trưng thu các khoản thuế phí, đối với 
những người giao nộp thiếu hoặc không nộp, họ Lý 
nhất định sử dụng gậy lớn để đánh phạt, thường đánh 
người chết ngay dưới gậy, máu chảy nhuộm đỏ cả 
công đường. 

Đến khi họ Lý bãi quan rồi, không về quê, đến 
sống ở Tô Châu, chỉ trong khoảng 3, 4 năm mà 
người nhà tự nhiên dần dần chết sạch. Còn lại duy 
nhất một đứa con gái, lại tư thông với người đầy tớ 
rồi bỏ nhà theo anh ta trốn mất. Họ Lý còn lại một 
thân một mình, nghèo đói không đủ ăn, lại phải tự 
mình vào bếp nấu nướng. Một hôm, trong lúc cúi 

1 Người ở Côn Sơn đều kể cho nhau nghe chuyện này. (Chú giải của 
soạn giả) 

2 Tức là năm 1662.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

297

xuống thổi lửa, chúi đầu sâu vào cửa lò bị lửa thiêu 
đầu mà chết. 

Lời bàn

Xưa nay tuy cũng có những quan huyện tàn khốc 
bạo ngược, thật chưa thấy ai tàn khốc hơn ông này; 
nhưng ngay trong đời đã phải tức thời nhận chịu quả 
báo tàn khốc, cũng thật chưa thấy ai nhanh chóng 
hơn ông này. 

PHƯỚC BÁO XA THÌ ẢNH 
HƯỞNG ĐẾN CHÁU CON

Giảng rộng

Đem việc đời sau mà nói với người, ắt chỉ có 
khoảng một nửa số người chịu tin, còn một nửa thì 
nghi ngờ. Nhưng đem việc con cháu nối dõi mà nói 
thì bất luận kẻ trí người ngu, ắt là tất cả đều tin chắc 
cả. Người không biết rằng thật có nghiệp nhân quả 
báo của chính mình quả là bất hạnh, nhưng vẫn còn 
chút may mắn là biết đến cháu con. Nhưng cháu con 
có được hiền lương hay không, thật cũng không thể 
biết trước được chuyện về sau. Tuy nhiên, những 
người con cháu có phẩm hạnh tài trí hơn người vẫn 
thường xuất hiện rất nhiều trong những gia đình đạo 
đức. Kinh Thi có câu: “Nhà có đức độ thì con cháu 
đều được tốt đẹp hưng thịnh.” Kinh Thư lại có câu: 
“Lấy công nghiệp với đức hạnh truyền lại cho con 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

298

cháu về sau.” Những lời dạy của các bậc thánh hiền 
đời trước rất hiển nhiên, mà đến nay thì lại càng thêm 
rõ rệt hơn nữa.

Sự tốt đẹp nếu đến sau mười đời hoặc năm đời, tất 
nhiên gọi đó là phước báo xa. Nhưng nếu như được 
thật nhiều con cái tài năng đức độ, đông đúc một 
nhà, nhìn thấy ngay trước mắt, thì đó cũng vẫn gọi 
là phước báo xa. Vì sao thế? Ấy là vì lấy theo tự thân 
mình mà nói, nếu phước báo không đến với chính tự 
thân mình thì đều gọi là phước báo xa. 

Trưng dẫn sự tích
ĐEM HẾT LÒNG THÀNH DẠY DỖ MUÔN NGƯỜI

1

Đời Bắc Tống, có người tên Đặng Chí, nhận học 
trò dạy tại nhà. Mỗi khi có người đưa con em đến xin 
học, ông đều hết sức thật lòng dạy dỗ, trước tiên là lễ 
nghĩa, đức hạnh, sau đó là văn chương, tài nghệ. Học 
trò ông có rất nhiều người thành đạt. Con cháu ông 
cũng nhiều người đỗ đạt vinh hiển. 

Vào niên hiệu Hy Ninh năm thứ chín,2 hoàng đế 
Bắc Tống là Tống Thần Tông ngự đến điện Tập Anh 
đích thân lựa chọn tiến sĩ. Lúc bấy giờ, con trai trưởng 
của Đặng Chí là Đặng Oản3 đang giữ chức Hàn lâm 

1 Trích từ Tống sử (宋史). (Chú giải của soạn giả) 
2 Tức là năm 1076.
3 Đặng Oản (鄧綰 - 1026-1086), là vị quan khá nổi tiếng đời Bắc Tống, 

được ghi tên vào Tống sử, quyển 329. Ông còn để lại khá nhiều trước 
tác như Trị bình văn tập (30 quyển), Hàn lâm chế tập (10 quyển), 
Tây viên chế tập (3 quyển), Tấu nghị (20 quyển), Tạp văn thi phú (50 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

299

Học sĩ nên đứng cạnh hoàng thượng. Khi xướng tên 
những người được tuyển chọn, đến tên em trai ông 
là Đặng Tích, Oản bước xuống trước điện lễ tạ. Lại 
xướng đến tên hai đứa cháu của ông, Oản cũng bước 
xuống trước điện lễ tạ. Hoàng thượng thấy cảnh ấy 
rất hài lòng, nhìn ông cười lớn. Vương Cung Công 
đứng bên cạnh cũng ngợi khen rằng: “Ấy nhờ người 
cha là Đặng Chí đem hết lòng thành dạy dỗ muôn 
người nên kết quả cháu con mới được như thế!” 

Lời bàn

Người khác đã gọi mình là thầy, quay mặt về 
hướng bắc1 phụng sự tôn thờ mình, thì mình phải 
đem hết lòng thành ra mà dạy dỗ, như vậy mới không 
phụ lòng mong đợi của họ. Đặng Chí đã hết lòng giúp 
cho con em người khác được thành tựu, tất nhiên trời 
cũng giúp cho con cháu của ông được thành tựu, tiếp 
nối sinh ra những bậc tài trí đức độ. Đó cũng là lẽ 
đương nhiên phải vậy. 

MẤT CON RỒI LẠI SINH CON

2

Vào đời Bắc Tống, ở Kiền Châu3 có người tên 
Vương Nhữ Bật, thường rất cẩn trọng trong lời nói và 
việc làm. Khi ấy, ở thôn phía đông có người tên Lưu 

quyển)...
1 Theo nghi lễ thời cổ đại Trung Hoa, bầy tôi đối với vua hay học trò đối 

với bậc thầy, khi hành lễ đều quay mặt về hướng bắc để bày tỏ sự thần 
phục, tôn kính.

2 Trích từ sách Công quá cách (功過格). (Chú giải của soạn giả) 
3 Nay là Cảm Châu thuộc tỉnh Giang Tây.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

300

Lương, ở thôn phía tây có Hà Sĩ Hiền, cả hai đều có 
ông nội trước đây là người hết sức hiền thiện, thường 
làm nhiều việc tích đức. Vào năm Quý Mùi thuộc niên 
hiệu Sùng Ninh,1 hai nhà Lưu, Hà đều sinh con trai, 
cả hai đứa con lớn lên đều thông minh xuất chúng, 
hai nhà liền thỉnh Vương Nhữ Bật làm thầy dạy.

Lưu Lương với Hà Sĩ Hiền, tuy nhà giàu có nhưng 
đối đãi với người khác hết sức khắc nghiệt, khinh bạc, 
thật kém xa ông nội của họ. Đến tháng ba năm Tân 
Mão thuộc niên hiệu Chính Hòa,2 một hôm Vương 
Nhữ Bật đang đứng trước cửa bỗng thấy một đoàn 
người ngựa đi qua, dáng vẻ giống như quan quân. Họ 
đi về phía nhà Hà Sĩ Hiền, vào thẳng trong cửa rồi có 
người đưa ngón tay lên vẽ thành hình gì đó. Sau đó 
lại đi sang nhà Lưu Lương, cũng làm giống như vậy. 
Vương Nhữ Bật đến hỏi cả hai nhà, họ đều nói không 
thấy, không biết gì cả. Không bao lâu sau phát sinh 
nạn dịch, hai đứa con của Hà Sĩ Hiền và Lưu Lương 
đều chết cả.

Mùa thu năm ấy, Vương Nhữ Bật thấy mình bị bắt 
đưa đến Minh phủ dưới âm ty, nhìn thấy Diêm Vương 
đầu đội mũ miện ngồi quay mặt về hướng nam, gọi 
Vương Nhữ Bật mà hỏi: “Ông là Vương Nhữ Bật ở 
Kiền Châu thuộc tỉnh Thiểm Tây phải không?” Ông 
liền đáp: “Không phải, tôi là Vương Nhữ Bật ở Kiền 
Châu thuộc tỉnh Giang Tây.” Diêm Vương liền lệnh 
Phán quan tra xét lại, thấy Vương Nhữ Bật này tuổi 
thọ còn dài, hóa ra đã bắt nhầm người. Vương Nhữ 
1 Tức là năm 1103, thuộc đời vua Tống Huy Tông.
2 Tức là năm 1111.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

301

Bật nhân đó liền thưa hỏi về hai đứa con của Hà Sĩ 
Hiền và Lưu Lương vì sao đều chết yểu. Diêm Vương 
đáp: “Hai đứa ấy, lẽ ra sau này sẽ là hai trụ cột phò 
tá triều đình, do Thiên tào xét âm đức ông nội của họ 
rất lớn nên xứng đáng cho con cháu được hiển vinh, 
chỉ vì Lưu Lương với Hà Sĩ Hiền, hai người ấy tâm 
niệm không tốt, hành xử đối đãi hoàn toàn trái ngược 
với ông nội, vì thế mới thu hồi hai đứa con quý hiển. 
Không bao lâu nữa sẽ tước bỏ luôn toàn bộ sản nghiệp 
của hai nhà ấy.”

Vương Nhữ Bật được sống lại, mới biết đã chết hai 
ngày rồi. Vương Nhữ Bật liền gọi cả hai người Lưu 
Lương và Hà Sĩ Hiền đến, thuật lại tường tận mọi việc. 
Cả hai đều rơi nước mắt hối hận, từ đó đem hết sức 
rộng làm việc thiện, cứu người giúp đời. Đến năm Ất 
Mùi,1 cả hai nhà lại sinh được con trai, họ Lưu đặt tên 
là Lưu Triệu Tường, họ Hà đặt tên là Hà Ứng Nguyên, 
lại cũng thỉnh Vương Nhữ Bật làm thầy dạy. Đến năm 
Quý Sửu thuộc niên hiệu Thiệu Hưng,2 cả hai đều đỗ 
tiến sĩ, được ban phong địa vị cao quý, vinh hiển. 

Lời bàn

Nhờ có ông nội tích âm đức nên được ban cho 
quý tử, nhưng do tâm tính không tốt, đối đãi khắc 
nghiệt, khinh bạc với người khác mà còn bị mất con, 
huống hồ nếu không có ông nội tu nhân tích đức thì 
phải gánh chịu quả báo còn đáng sợ hơn đến mức nào 
nữa? 

1 Tức là năm 1115.
2 Tức là năm 1133.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

302

Lại ngay trong đời hiện tại đã bị báo ứng xấu mất 
đi quý tử, nhưng nhờ biết tu nhân tích đức nên lại sinh 
được quý tử, huống chi nếu người chưa bị trời khiển 
trách mà sớm biết tu nhân tích đức thì quả báo còn tốt 
đẹp hơn đến mức nào nữa? 

Thế mới biết câu “Cầu con cái sẽ được con cái” 
quả là đúng thật, không phải lời hư dối, chỉ có điều 
là cần phải biết phương cách để cầu như thế nào mà 
thôi.

THẦN CHỈ ĐẤT CHÔN

1

Vùng Kiến Ninh có quan Thiếu sư là Dương Vinh, 
gia đình nhiều đời làm nghề đưa đò để sống. Có một 
năm mưa lớn kéo dài, nước sông dâng cao, ngập trôi 
các vùng dân cư, khiến người đuối nước theo dòng 
trôi xuống rất nhiều. Các thuyền khác đều tham vớt 
tài vật trôi sông, chỉ riêng ông cố với ông nội của 
Thiếu sư đem hết sức chuyên tâm cứu người, tuyệt 
nhiên không vớt lấy bất kỳ món đồ vật nào, người 
làng đều cười chê là ngu dại. 

Đến khi cha của Thiếu sư sinh ra thì gia đình đã 
dần dần khá giả lên. Một hôm có vị thần hóa thành 
đạo sĩ, đến nói với cha Thiếu sư rằng: “Ông nội của 
ông có âm đức lớn, con cháu về sau sẽ được phú quý 
vinh hiển, nên cải táng nơi chỗ đất này.” Rồi chỉ cho 

1 Trích từ sách Thiện dư đường bút thừa (善餘堂筆乘). (Chú giải của 
soạn giả) Câu chuyện này cũng đã được soạn giả trích dẫn trước đây 
ở phần “Sông rộng giúp thuyền bè đưa người qua lại”, được ghi là trích 
từ sách Ý hành lục (懿行錄). 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

303

một chỗ đất. Gia đình y theo đó mà cải táng. Thế đất 
ấy ngày nay các thầy địa lý gọi là gò bạch thố. Sau 
sinh ra Thiếu sư, hai mươi tuổi đã đỗ đạt, địa vị lên 
đến hàng Tam công, ông cố và ông nội cũng được 
triều đình truy tặng quan tước như vậy. Con cháu về 
sau nhiều đời đều được phú quý hưng thịnh.

Lời bàn 

Những cuộc đất chôn tốt hay xấu đều có quan 
hệ đến những nguyên lý nhất định, không phải con 
người có thể cố sức gượng ép mà cầu được. Người đời 
không lo tu nhân tích đức, chỉ lo cầu thầy địa lý giỏi, 
mong được chỉ cho chỗ đất chôn tốt lành, quan niệm 
như thế thật hết sức sai lầm. 

Nhưng nếu hoàn toàn không tin phong thủy, 
chẳng quan tâm đến phương hướng ngày giờ, nói 
rằng chỉ cần chọn chỗ ngày sau không làm đường sá, 
không xây thành quách là có thể an táng được, ắt có 
thể nhầm chôn thân nhân vào nơi cuộc đất hung sát 
tuyệt địa, như thế cũng là sai lầm.

Cứ xem như cuộc đất táng của nhà Thiếu sư phát 
khởi được sự tốt lành, ấy là có quan hệ đến việc được 
thần nhân mách bảo, thì thấy rằng thuyết phong thủy 
thật không thể không tin.

Nhưng lại xét việc ông cố, ông nội của Thiếu sư đã 
tu nhân tích đức như thế nên gia đình mới gặp được 
cuộc đất tốt lành như thế, thì biết rằng cũng không 
thể hoàn toàn dựa vào thuyết phong thủy. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

304

TRĂM ĐIỀU PHÚC LÀNH CÙNG 
ĐẾN,  

NGÀN VIỆC TỐT ĐẸP TỤ VỀ, ĐỀU 
NHỜ NƠI ÂM ĐỨC

Giảng rộng
Đế Quân dạy rằng: “Trăm điều phúc lành đồng thời 

đến, ngàn việc tốt đẹp hội tụ về, chẳng phải nhờ việc tích 
tạo âm đức mà được như thế đó sao?” Một câu kết này 
là nêu lên hiệu quả của tất cả những việc bỏ ác làm 
lành đã nói ở trên, dùng để thâu tóm bố cục của toàn 
bài văn. Từ câu văn đầu nêu ra hết thảy các việc hiền 
thiện được thực hiện đến mức “thấu tận trời xanh”, 
liền tương ứng với trong câu cuối này được kết quả 
“trăm điều phúc lành, ngàn việc tốt đẹp”. 

Tuy nói chung phước báo tốt đẹp là như thế, 
nhưng trong đó cũng không phải là không có sự phân 
tích chi ly từng việc. Chẳng hạn như, “thường không 
ngừng việc giúp người” ắt sẽ có phước báo tốt đẹp của 
việc giúp người, “âm thầm làm đủ mọi công đức” ắt sẽ 
có phước báo tốt đẹp của việc làm công đức... Việc 
thiện lớn lao ắt phước báo cũng lớn lao, việc thiện nhỏ 
nhặt ắt phước báo cũng nhỏ nhặt. Chuyện báo ứng có 
thể tin chắc như thủy triều sáng tối lên xuống, không 
hề sai lệch, lại nhanh chóng như vung tay đánh trống, 
tức khắc có tiếng vang.

Chữ “âm đức” được dùng hai lần trong bài văn 
này. Lần đầu tiên nói: “rộng làm những việc âm đức, 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

305

thấu tận trời xanh”, đó là Đế Quân lấy việc của chính 
tự thân mình ra để dạy dỗ, tự nói việc mình rộng làm 
âm đức đã cảm động thấu đến lòng trời. Lần thứ hai 
trong câu kết này nói rằng “trăm phúc lành, ngàn 
điều tốt đẹp” đều nhờ nơi âm đức, đó là Đế Quân 
khuyến khích, cổ vũ mọi người, mong muốn tất cả 
chúng ta đều kính ngưỡng làm theo giống như Đế 
Quân, ắt cũng sẽ được sự cảm ứng “thấu tận trời xanh” 
như vậy.

Trưng dẫn sự tích

SỐNG CÕI NGƯỜI HƯỞNG PHƯỚC CÕI TRỜI

1

Vua Tần-bà-sa-la ở Ấn Độ có một quan đại thần2 
tên Thọ-đề-già, giàu có vô cùng, mọi thứ muốn dùng 
đều tự nhiên có đủ. Một hôm, quốc vương đang lâm 
triều bỗng có một cơn gió lớn nổi lên, thổi đến trước 
cung điện một chiếc khăn tay bằng loại vải trắng cực 
kỳ mịn màng xinh đẹp, không giống bất kỳ loại vải 
nào ở thế gian. Vua lập tức mang đưa cho tất cả các 
quan trong triều xem qua, ai cũng cho rằng đất nước 

1 Trích từ kinh Thọ-đề-già (樹提伽經). (Chú giải của soạn giả) Tên đầy 
đủ của kinh này là Phật thuyết Thọ-đề-già kinh (佛說樹提伽經), được 
đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 14, có hai dị bản 
khác nhau mang kinh số 540a và 540b, mỗi bản đều có 1 quyển, đều 
ghi là do ngài Cầu-na-bạt-đà-la dịch từ Phạn ngữ sang Hán ngữ vào 
đời Lưu Tống. Trong bản 540a, chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 22, 
trang 825, tờ a. Trong bản 540b thì chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 9, 
trang 826, tờ a. Chuyện được lược kể lại, không trích nguyên văn kinh.

2 Cả hai bản kinh 540a và 540b đều dùng chữ “trưởng giả” (長者) để chỉ 
ông Thọ-đề-già. An Sĩ toàn thư chép là đại thần (大臣) có lẽ cố ý điều 
chỉnh cho phù hợp với nội dung trong kinh.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

306

sắp được hưng thịnh nên trời ban điềm lành. Chỉ 
có Thọ-đề-già lặng im không nói gì. Vua hỏi vì sao 
không nói, ông thưa: “Thật không dám nói dối bệ hạ, 
cái khăn đó là của nhà tôi dùng để lau mình, giặt phơi 
bên bờ hồ, tình cờ bị gió thổi đến đây.” 

Mấy hôm sau lại có một bông hoa chín màu tuyệt 
đẹp,1 lớn như bánh xe, từ đâu bay đến rơi xuống ngay 
trước điện của vua. Vua lại gọi đến hỏi, Thọ-đề-già 
thưa: “Thật không dám nói dối bệ hạ, đó là bông hoa 
héo ở vườn sau nhà tôi, tình cờ bị gió thổi đến đây.” 

Vua hết sức kinh ngạc, liền nói với Thọ-đề-già: “Ta 
muốn đến nhà ông thăm viếng xem chơi, định dẫn 
theo chừng 200.000 người, nhà ông có đủ chỗ không?” 
Thọ-đề-già thưa: “Xin tùy ý bệ hạ.” Vua lại nói: “Ta nên 
đến vào ngày nào, ông có thể chuẩn bị kịp không?” 
Thọ-đề-già thưa: “Xin tùy bệ hạ chọn ngày, tôi không 
cần phải chuẩn bị. Nhà tôi có giường ghế tự nhiên xuất 
hiện theo ý muốn, không cần người mang ra; thức ăn 
tự nhiên mà có, không cần người nấu nướng; khi muốn 
ăn thì thức ăn tự nhiên hiện đến, khi ăn xong thì tự 
nhiên mất đi, không cần dọn dẹp.” 

Vua liền dẫn theo 200.000 người đến nhà Thọ-đề-
già, theo cửa phía nam đi vào. Vừa bước vào liền gặp 
một đứa trẻ2 dung mạo hết sức xinh đẹp dễ thương, 
1 An Sĩ toàn thư chép là “cửu sắc kim hoa” (九色金花), giống với bản 

kinh 540a. Bản 540b chép là “cửu sắc chi hoa” (九色之花) hợp lý hơn, 
vì là hoa tươi nên không phải bằng vàng (kim hoa), và đã nói có 9 màu 
(cửu sắc) thì cũng không thể là hoa màu vàng (kim hoa). Chúng tôi 
dịch theo bản kinh 540b.

2 Cả hai bản kinh 540a và 540b đều chép là “nhất đồng tử” (一童子), 
nghĩa là chỉ có một đứa trẻ thôi. Ngoài bản Đại chánh tạng, chúng tôi 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

307

vua hỏi: “Đây là con cháu của ông phải không?” Thọ-
đề-già đáp: “Thưa không, đó là đứa đầy tớ giữ cửa 
nhà tôi.” Vua lại đi tiếp vào đến cửa trong, nhìn thấy 
một thiếu nữ1 xinh đẹp tuyệt trần, liền hỏi: “Đây là vợ 
ông phải không?” Thọ-đề-già đáp: “Thưa không, đây 
là đứa nữ tì lo việc giữ cửa trong.” Vua lại đi tiếp, vào 
đến trước sân nhà, thấy vách nhà bằng bạc trắng, nền 
đất bằng thủy tinh trong suốt, vua nhìn tưởng là nước 
nên không dám bước chân lên. Thọ-đề-già liền nói: 
“Nền thủy tinh này cứng chắc lắm, không gì có thể 
phá vỡ được.” Liền đi trước dẫn đường cho vua bước 
vào, bên trong đã có giường vàng, ghế ngọc sẵn sàng. 

Phu nhân của Thọ-đề-già từ bên trong rẽ qua 
một tấm trướng che có 120 lớp toàn bằng bảy món 
báu,2 thong thả bước ra, đến thi lễ trước mặt vua, vừa 
ngẩng đầu lên thì tự nhiên chảy nước mắt. Vua liền 
hỏi Thọ-đề-già: “Phu nhân của ông vì sao nhìn thấy 
ta lộ vẻ không vui?” Thọ-đề-già thưa: “Không phải, 
chỉ vì trên thân bệ hạ có mùi khói, vợ tôi không quen 
nên bị chảy nước mắt đó thôi.” Vua nói: “Dân thường 
dùng mỡ làm dầu thắp đèn, chư hầu dùng đèn bằng 

cũng tra cứu cả hai bản Càn Long tạng và Vĩnh Lạc Bắc tạng, đều thấy 
chép tương tự, nhưng An Sĩ toàn thư chép là “tam thập đồng tử” (三
十童子), không biết căn cứ vào đâu. Xét theo văn cảnh thì việc dùng 
đến 30 đứa trẻ để giữ cửa cũng không hợp lý, nên chúng tôi dịch theo 
kinh văn.

1 Tương tự như trên, chỗ này cả hai bản kinh 540a và 540b đều chép là 
“nhất đồng nữ” (一童女), nghĩa là chỉ có cô gái thôi, nhưng An Sĩ toàn 
thư chép là “tam thập đồng nữ” (三十童女), không biết căn cứ vào đâu. 
Xét theo văn cảnh thì việc dùng đến 30 cô gái để giữ cửa cũng không 
hợp lý, nên chúng tôi dịch theo kinh văn. 

2 Bảy món báu là vàng, bạc, lưu ly, pha lê, xa-cừ, xích châu và mã não.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

308

sáp, thiên tử như ta dùng nhựa sơn để thắp, không 
hề nhìn thấy khói, vậy mà trên thân ta lại có hơi khói 
khiến vợ ông chảy nước mắt sao?” 

Thọ-đề-già nói: “Ấy là vì nhà tôi không quen thắp 
đèn bằng những thứ như bệ hạ vừa nói, chỉ dùng một 
viên thần châu minh nguyệt treo ở giữa nhà, tự nhiên 
tỏa sáng, đêm cũng như ngày.” 

Thọ-đề-già lại đưa vua đi xem các nơi. Trước nhà 
có một lầu cao đến 12 tầng, rộng lớn mênh mông, dọc 
ngang hoành tráng, nhìn từ bên này thấu suốt bên 
kia. Lần lượt thăm thú các nơi trong nhà, thấm thoát 
đã qua một tháng mà vẫn chưa đi khắp. Các quan đại 
thần cùng tâu xin vua hồi cung, vua không thèm để 
ý, tiếp tục đi thăm những chỗ vườn, hồ quanh nhà, 
lại trải qua đến một tháng nữa. Đến khi vua hồi cung, 
Thọ-đề-già liền mang ra các thứ lụa là quý báu làm 
quà tặng cho hết thảy 200.000 người cùng đi.

Vua về cung rồi, nói với các vị đại thần rằng: 
“Thọ-đề-già là bầy tôi của ta, vì sao nhà cửa, vợ con, 
tài sản các thứ đều vượt trội hơn ta? Nay ta muốn 
mang 400.000 quân đến đánh lấy những tài sản ấy có 
được chăng?” Các đại thần đều cho là được. Vua liền 
cất quân đến vây kín nhiều vòng quanh nhà Thọ-đề-
già. 

Bỗng thấy từ trong nhà có một lực sĩ mở cửa bước 
ra, tay cầm cây gậy bằng vàng, vung lên múa quanh 
một vòng, tất cả 400.000 người ngựa đều đồng loạt 
ngã lăn xuống đất không sao đứng dậy được.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

309

Khi ấy, Thọ-đề-già từ trong nhà ngồi trên xe bằng 
gỗ quý có khảm xa cừ đi ra, hỏi mọi người rằng: “Các 
vị có muốn đứng dậy chăng?” 

Mọi người đều nói muốn. Thọ-đề-già liền vẫy 
tay một cái, tự nhiên tất cả người ngựa đều đứng dậy 
được. Vua biết không thể dùng sức mạnh để cướp 
đoạt, liền tự lui binh về.

Lời bàn 

Sau đó, vua Tần-bà-sa-la cùng với Thọ-đề-già đi 
đến chỗ đức Thế Tôn, thưa hỏi về nhân duyên đời 
trước của Thọ-đề-già. Đức Phật dạy: 

“Cách đây vô số kiếp về trước, có một người khách 
buôn, khi đi qua một con đường núi, nhìn thấy một 
vị tăng đang bị bệnh, ông liền phát tâm cung kính 
cúng dường, lo lắng cho vị tăng ấy có chỗ ở, đồ ăn 
thức uống và đầy đủ tất cả mọi thứ cần dùng, không 
để thiếu thốn bất cứ món gì. Sau đó lại phát nguyện 
rằng: ‘Nguyện trong đời sau tôi sẽ có được sự cung 
ứng mọi thứ tự nhiên như trên cõi trời, lại nguyện tôi 
được sớm thành quả Phật, cứu vớt tất cả chúng sinh 
trong ba đường dữ.’ 

“Nhờ phước lành của sự bố thí cúng dường đó 
mà đến đời này, tuy sống trên mặt đất nhưng được 
hưởng phước như ở cõi trời. Khách buôn ngày đó nay 
chính là ông Thọ-đề-già, vị tăng có bệnh ngày đó nay 
chính là ta.” 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

310

PHƯỚC BÁO CỦA CẢ NHÀ

1

Vào thời đức Phật còn tại thế, trong thành Bạt-đề 
có một vị đại cư sĩ tên là Mân-đồ, giàu có vô cùng, 
mọi người trong thành nếu có bất kỳ nhu cầu gì cũng 
đều được ông tùy ý chu cấp cho đầy đủ.

Trong kho lúa nhà ông Mân-đồ có một cái lỗ lớn 
như bánh xe, lúa thóc từ trong đó tự nhiên tuôn ra. Vợ 
ông lấy 8 thăng gạo nấu thành cơm cho bốn bộ binh với 
khách đến từ bốn phương cùng ăn mà vẫn không hết. 
Con ông lấy một ngàn lượng vàng mang ra tùy ý phân 
phát cho bốn bộ binh cùng tất cả những người hành 
khất từ bốn phương kéo đến nhưng vẫn không hết. Vợ 
ông lấy một gói hương bột thơm xoa lên thân cho bốn 
bộ binh và người từ bốn phương đến xin nhưng vẫn 
không hết. Nô bộc của ông chỉ dùng một mảnh ruộng 
cày mà được rất nhiều lúa thóc. Con hầu của ông lấy 8 
thăng lúa mang cho ngựa của bốn bộ binh cùng ăn mà 
vẫn không hết. 

Tất cả những người trong nhà cư sĩ Mân-đồ đều 
tranh nhau, ai cũng cho rằng phước lực của mình là 
hơn. Mân-đồ liền tìm đến thưa hỏi đức Phật. Đức Phật 

1 Trích từ Tứ phần luật (四分律). (Chú giải của soạn giả) Bộ luật này được 
đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 22, kinh số 1428, 
tổng cộng có 60 quyển, do các ngài Phật-đà-da-xá và Trúc Phật Niệm 
cùng dịch từ Phạn văn sang Hán văn vào đời Dao Tần. Tuy nhiên, 
đoạn trích này thật ra là lấy từ sách Pháp uyển châu lâm (法苑珠林), 
được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 53, kinh số 
2122, tổng cộng có 100 quyển, do ngài Đạo Thế soạn vào đời Đường. 
Đoạn trích này bắt đầu từ dòng thứ 13, trang 879a, quyển 80, mở đầu 
bằng câu “Hựu Tứ phần luật cập Sa-di tắc luật vân -又 四 分 律 及 彌 沙 
塞 律 云” (Lại như trong Tứ phần luật và Sa-di tắc luật có nói rằng). Do 
câu này mà An Sĩ toàn thư đã dẫn chú là trích từ Tứ phần luật.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

311

dạy: “Nếu nói về phước lực thì tất cả người trong nhà 
ông đều có cả.” Rồi đức Phật kể về nhân duyên đời 
trước rằng: 

“Xưa kia, trong thành Vương Xá có một người thợ 
dệt. Một hôm ông cùng vợ và con cái, nô bộc, con hầu 
đều sắp sửa dùng cơm thì có một vị Bích-chi Phật1 
đến khất thực. Cả nhà ai cũng muốn lấy phần ăn của 
mình để cúng dường, vị Bích-chi Phật liền dạy: ‘Chỉ 
cần mỗi người bớt một chút thức ăn thôi, như thế các 
người không phải chịu đói mà ta cũng được no.’ Mọi 
người liền vâng lời làm theo. Vị Bích-chi Phật thọ thực 
vừa xong liền bay lên hư không, hiện đủ các phép 
thần biến. Cả nhà người thợ dệt được nhìn thấy đều 
hết sức hoan hỷ. Sau khi qua đời, họ đều được sinh 
lên cõi trời. Đến nay tuy sinh trong cõi người nhưng 
phước báo vẫn còn chưa hết nên được như thế.”

Lời bàn

Tục ngữ có câu: “Một người có phước, cả nhà 
cùng hưởng.” Tuy nói thế nhưng cần phải biết rằng, 
những người sống cùng trong một nhà dù có được 
ảnh hưởng phước báo của người kia, nhưng tự thân 
họ cũng đều có phước báo riêng, chỉ có điều là phước 
lớn hay nhỏ đều tùy thuộc vào nhân duyên đời trước 
của mỗi người. 

1 Bích-chi Phật (辟支佛), phiên âm từ Phạn ngữ là Pratyeka-buddha, 
cũng gọi là Bích-chi-ca Phật, còn có các danh xưng tương đương 
thường gặp khác là Duyên giác Phật, Độc giác Phật. Đây là những vị 
ra đời vào lúc không có Phật, tự mình quán chiếu Mười hai nhân duyên 
mà được chứng ngộ giải thoát, do đó mà gọi là độc giác (tự giác ngộ 
một mình) hay duyên giác (nhờ quán nhân duyên mà giác ngộ).



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

312

Cho nên, con cái của những nhà sang quý ắt không 
có tướng mạo của kẻ ăn mày, mà con cái của những 
nhà hèn kém cũng không thể có được vận mệnh của 
hàng công khanh quan tướng. 

Vì sao như thế? Ấy là vì nghiệp báo tương đồng 
chiêu cảm lẫn nhau, nên nghiệp lực giống nhau tất 
nhiên sẽ cùng tụ hội về chung một nhà.

NHIỀU ĐỜI KHOA BẢNG

1

Huyện Thái Thương thuộc tỉnh Giang Tô có người 
tên Vương Tích Tước, tên tự là Nguyên Ngự, hiệu là 
Kinh Thạch, vua ban tên thụy là Văn Túc.2 Ông bản 
tính khiêm tốn, nhân từ hòa ái, thường ngày luôn âm 
thầm làm rất nhiều việc công đức. Triều Minh, vào 
đời Minh Thần Tông, ông được phong đến chức Thủ 
phụ.3 Tuy được sang quý hiển vinh, ông vẫn sống 
chung thủy trọn đời với vợ, không nạp tiểu thiếp. 
Chùa chiền các nơi bất kể lớn hay nhỏ ông đều ủng 

1 Trích từ sách Hiện quả tùy lục (現果隨錄). (Chú giải của soạn giả) Sách 
này được đưa vào Vạn tân toản Tục tạng kinh, thuộc tập 88, kinh số 
1642, tổng cộng có 4 quyển, do ngài Giới Hiển ghi chép vào đời Minh. 
Câu chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 13, trang 39, tờ c, thuộc quyển 
3. Soạn giả đã lược kể lại chứ không trích nguyên văn từ trong sách.

2 Vương Tích Tước là một vị quan nổi bật đời Minh Thần Tông, sau khi 
mất còn được vua truy tặng là Thái Bảo, cho lập đền thờ. Ông sinh 
năm 1534, mất năm 1614. Năm 1562 ông tham gia kỳ thi Hội, đỗ đầu, 
tiếp theo thi Đình đỗ thứ nhì, sau Thân Thời Hành. Ông lần lượt giữ các 
chức quan Hàn lâm viện biên tu, Thị giảng học sĩ, Lễ bộ hữu thị lang... 
Đến mùa xuân năm 1593 thì thăng đến chức Thủ phụ. Tiểu sử của ông 
được chép trong sách Minh sử, quyển 218. Em trai ông là Vương Đỉnh 
Tước cũng đỗ tiến sĩ, làm quan nhiều năm, thường làm việc thiện cứu 
người giúp đời, nhiều đến nỗi người dân Thái Thương cảm kích tôn 
xưng là Cứu Mệnh Vương Bồ Tát. 

3Thủ phụ: chức quan đứng đầu triều chính, tương đương với Tể tướng.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

313

hộ, viết hoành phi cúng dường. Những năm về già, 
ông cho rước thợ về nấu vàng, bạc chế thành mực vẽ 
để vẽ tranh tượng Bồ Tát Quán Thế Âm, rồi tự tay 
viết bản Tâm kinh Bát-nhã lên mỗi bức, cúng dường 
phân phát cho rất nhiều người, bất kể số lượng.

Con trai của Vương Tích Tước là Vương Hoành, 
tức tiên sinh Câu Sơn, từng thi đỗ Bảng nhãn. 

Cháu nội của Vương Tích Tước là Vương Thời 
Mẫn, tức tiên sinh Yên Khách, là người thường tu sửa 
đức hạnh, hết sức tin sâu Tam bảo, mỗi buổi sáng đều 
dậy thật sớm súc miệng rửa mặt rồi lễ lạy tụng kinh. 
Ông thường nói với người khác rằng: “Ta từ năm 17 
tuổi đã trì kinh Kim Cang mỗi ngày, cho đến nay gần 
80 tuổi vẫn chưa từng bỏ sót ngày nào.” Năm mất 
mùa đói kém, tiên sinh là người đầu tiên đề xuất việc 
bán gạo trong kho địa phương ra với giá thấp để bình 
ổn, cũng như nấu cháo cứu tế dân nghèo. Người cùng 
làng có ông Lục Doãn Thăng, hiệu là Hiếu Liêm, tên 
tự là Tử Tựu, một hôm nằm mộng thấy mình đi đến 
một ngôi chùa lớn, có 6 người cùng gánh đậu tới. 
Nhìn vào chỗ đậu ấy thì thấy có đậu nành lẫn lộn với 
những hạt đậu ngựa rất to. Hiếu Liêm lấy làm ngạc 
nhiên liền lên tiếng hỏi, có vị tăng già đứng bên cạnh 
đáp: “Đó là những việc thiện mà ông Yên Khách trước 
đây đã từng làm. Cứ mỗi việc thiện lớn thì tính bằng 
một hạt đậu ngựa, mỗi việc thiện nhỏ là một hạt đậu 
nành. Tất cả đã được 600 cân.” Hiếu Liêm tỉnh dậy 
đem việc này kể với mọi người nên ai ai cũng biết.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

314

Tiên sinh Yên Khách sinh được 9 người con, hơn 
20 người cháu, tất cả đều đỗ đạt cao, quan chức lớn. 
Người con thứ 8 là Vương Thiểm cũng được giữ cương 
vị quan trọng trong triều đình nhà Thanh,1 tiên sinh 
cũng được triều đình truy tặng tước quan như con. 
Con cháu về sau nối đời vinh hiển không dứt.
Lời bàn

Những người có danh thơm tiếng tốt qua nhiều 
đời ở đất Thái Thương đều được ghi chép trong quốc 
sử, hoặc trong các bản gia phả tộc họ, nhiều không kể 
hết. Nay chỉ xin đặc biệt trích ra đôi điều từ sách Hiện 
quả tùy lục do Vân Sư ghi chép,2 đưa vào thiên cuối 
này để góp phần trong việc khuyến thiện.

TẠO PHÚC CHO CẢ VÙNG GIANG NAM

3

Vùng Côn Sơn có người tên Từ Tại Xuyên, tên 
húy là Nhữ Long, là con trai của Từ Thân, vốn trước 
là quan chủ sự ở Hình bộ. Từ Tại Xuyên rất giỏi văn 

1 Vương Thiểm sinh năm 1645, mất năm 1728, đỗ tiến sĩ vào năm Giáp 
Tuất, niên hiệu Khang Hy năm thứ 9 (1670), lần lượt giữ nhiều chức 
quan lớn. Đến năm 1704 thăng chức Hình bộ thượng thư, rồi lần lượt 
giữ các chức thượng thư Công bộ, Binh bộ, Lễ bộ. Niên hiệu Khang 
Hy năm thứ 51 (1712) được phong Văn uyên các Đại học sĩ, kiêm chức 
Lễ bộ thượng thư.

2 Sách này trong Tục tạng kinh ghi rõ là do Đại sư Giới Hiển ghi chép. 
Đại sư từng trụ trì tại núi Vân Cư, có lẽ vì thế mà tiên sinh An Sĩ gọi ngài 
là Vân Sư. 

3 Chuyện này xem trong Đông Hải gia thừa (東海家乘). (Chú giải của 
soạn giả)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

315

chương, Nghiêm Nột1 ở Ngu Sơn2 mời ông về làm 
thầy dạy học trong nhà. Trong thời gian trước đó, bọn 
giặc cướp từ Nhật Bản đến hung hăng bạo ngược lộng 
hành, khắp vùng duyên hải của hai tỉnh Giang Tô, 
Chiết Giang đều vì chiến tranh mà bị tàn phá, dân 
chúng khổ sở chẳng biết dựa vào đâu mà sống. 

Đến năm Ất Mão thuộc niên hiệu Gia Tĩnh thứ 
34,3 hai vùng Tô Châu và Tùng Giang có đến 4 quận 
mất mùa đói thiếu, dân nghèo lưu lạc đầy đường. Khi 
ấy, các đại thần lo việc dẹp loạn chỉ nặng về chiến 
cuộc, không dám trình tấu lên triều đình những sự 
khổ sở đói kém của dân chúng. Bấy giờ, quan Cung 
đạm4 của phủ Thái tử hiện đang ở nhà Nghiêm Nột. 
Từ Tại Xuyên khuyên họ Nghiêm nên vì dân thỉnh 
mệnh triều đình, Nghiêm Nột do dự chưa quyết. Tại 
Xuyên liền thay ông ta soạn thảo một sớ văn lưu loát 
đến mấy ngàn câu, văn từ hết sức chí thành khẩn 
thiết, để sẵn trong ống tay áo rộng, rồi đến chỗ họ 
Nghiêm khẩn khoản thuyết phục. 

Họ Nghiêm vẫn chưa đồng ý, muốn mời một thầy 
bói mù nổi tiếng linh nghiệm đến để quyết định việc 
này. Tại Xuyên liền thắp hương khấn cáo trời đất, cầu 
nguyện trời cao chứng giám giúp cho việc cứu dân 

1 Nghiêm Nột, tên tự là Mẫn Khanh, sinh năm 1511, mất năm 1584, sau 
khi mất được vua ban tên thụy là Văn Tĩnh. Ông đỗ tiến sĩ năm 1541, 
từng làm quan thăng đến các chức Lễ bộ tả thị lang, Lễ bộ hữu thị 
lang, Lại bộ thượng thư.

2 Nay là huyện Thường Thục thuộc tỉnh Giang Tô.
3 Tức là năm 1555.
4 Chức quan lo việc cung ứng mọi nhu cầu cho Thái tử.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

316

được thành tựu, đồng thời kín đáo cho người mang 
tiền đến biếu thầy bói, nhờ gieo quẻ theo ý mình. Kết 
quả gieo được quẻ thăng, nội dung quẻ là “trời cao 
cùng trợ giúp, mọi sự đều tốt lành”. 

Từ Tại Xuyên dựa theo đó liền bàn với họ Nghiêm 
rằng quẻ này ứng với mọi sự tốt đẹp, nếu dâng sớ lên 
triều đình sẽ được chuẩn thuận, chẳng những muôn 
dân được hưởng phúc mà bản thân người dâng sớ 
cũng sẽ được quyền cao lộc hậu. Họ Nghiêm vui 
mừng lắm, liền mạnh dạn dâng sớ lên. Quả nhiên 
được triều đình chuẩn thuận, đồng loạt miễn thuế 
cho dân chúng trong toàn tỉnh Giang Nam, ngay cả 
số thóc đã vận chuyển về nhập kho rồi cũng cho dân 
được nhận đủ lại y số đã nộp. Người dân mừng vui 
khôn xiết, tiếng ngợi ca vang khắp xóm thôn. 

Không bao lâu sau, Nghiêm Nột được triệu về 
triều, thăng đến chức Thượng thư nắm giữ quyền 
chính. Từ Tại Xuyên sau đó được bổ làm huyện lệnh 
Giao Hà, lập được rất nhiều công trạng. 

Con trưởng của Từ Tại Xuyên là Từ Ưng Sính,1 
làm quan thăng đến chức Thái bộc Thiếu khanh. 

Cháu cố của Từ Ưng Sính có ba anh em là Từ Càn 
Học, Từ Bỉnh Nghĩa, Từ Nguyên Văn cùng nhau thi 
đỗ ba vị trí đầu bảng là Trạng nguyên, Bảng nhãn và 
Thám hoa.

Từ Càn Học làm quan Tư khấu, sinh được năm 
người con là Từ Thọ Cốc, Từ Quýnh, Từ Thọ Mẫn, 

1 Từ Ưng Sính, tên tự là Bá Hoành, đỗ tiến sĩ năm 1583.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

317

Từ Thọ Bình và Từ Tuấn, cả năm người đều thi đỗ 
tiến sĩ, người đương thời gọi là “Ngũ tử đăng khoa”. 
Người nhỏ tuổi nhất là Từ Tuấn được phong đến chức 
Hàn lâm Học sĩ. Con cháu về sau đỗ đạt làm quan rất 
nhiều, thành một dòng họ khoa bảng hưng thịnh bậc 
nhất. 

Lời bàn

Trong khoảng năm Kỷ Tỵ hoặc Canh Ngọ thuộc 
niên hiệu Khang Hy,1 tiên sinh Lập Trai vào lúc sắp 
nhận chức Tướng quốc, ở tại nhà khởi thảo một bản 
sớ chương, đề nghị xét lại việc thuế má ở Tô Châu và 
Tùng Giang quá cao, xin được miễn giảm.

Khi ấy có một người họ Trần ra sức ngăn cản, nói 
rằng những khoản thu dùng cho việc quốc gia không 
thể nhất thời giảm đi quá nhiều, lại nói rằng những 
quan chức có ruộng đất ở Tô Châu sẽ ganh ghét gây 
ra chuyện không hay. Cuối cùng ông ta lại tự mình 
thay Lập Trai thảo ra một bản sớ chương, thúc giục 
tiên sinh trình lên triều đình, đại ý trong đó nói là nên 
gác lại việc miễn giảm thuế. Về sau, việc miễn thuế 
do đó mà không được thực hiện.

Ngay trong năm đó, người họ Trần kia bỗng nhiên 
chết tại nhà. Lập Trai cũng bị bãi chức Tướng quốc, về 
làm dân thường.

Đem việc này so với việc Từ Tại Xuyên thay 
Nghiêm Nột thảo sớ chương, quả là khác nhau một 

1 Tức là trong khoảng năm 1689-1690.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

318

trời một vực. Người đời khi nhắc đến chuyện này 
thường quy lỗi hoàn toàn cho quan Tướng quốc, cũng 
thật oan uổng. Người họ Trần kia vốn quê ở Gia Định, 
chỉ là giấu tên không nói ra thôi. 

Giảng rộng bài văn Âm chất 

Hết quyển hạ



319

PHỤ ĐÍNH 
BỐN ĐIỀU KHUYÊN DẠY  

CỦA TIÊN SINH VIÊN LIỄU PHÀM 
( LIỄU PHÀM TỨ HUẤN )

TỰ LẬP SỐ MẠNG

Tôi thuở nhỏ đã sớm mất cha.1 Mẹ tôi bảo 
tôi từ bỏ đường công danh khoa cử để theo học nghề 
thuốc, vì cho rằng như thế có thể vừa tự nuôi sống lại 
cũng có thể cứu giúp người khác. Hơn nữa, việc tôi 
theo học thành tựu một nghề để có thể lưu danh ở đời 
cũng là tâm nguyện từ trước đây của cha tôi.

Sau đó, có lần tôi đến chùa Từ Vân tình cờ gặp một 
cụ già cốt cách phương phi, râu dài tóc bạc, tướng mạo 
dường như tiên ông. Khi tôi đến lễ chào cung kính, 
cụ già bảo tôi: “Con là người trong đường quan tước, 
ngày sau ắt sẽ học lên cao, sao nay con chẳng lo việc 
đọc sách?”

Tôi liền nói rõ nguyên nhân. Ông cụ bảo: “Ta họ 
Khổng, người Vân Nam, được chân truyền thuật toán 
1 Viên Liễu Phàm sinh năm 1533 và mất năm 1606. Bản văn này ban 

đầu được ông viết ra để dạy con, nên một số đại từ nhân xưng được 
dùng tương ứng trong quan hệ cha con. Khi chuyển dịch chúng tôi 
đã có một vài chỉnh sửa nhỏ về cách xưng hô để thích hợp hơn với 
đa số độc giả, vì xét thấy việc này không làm thay đổi ý chính của 
bản văn. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

320

số Hoàng Cực của Thiệu tử,1 theo mạng số ắt rồi sau 
sẽ truyền thuật này cho con.”

Tôi liền mời cụ già về nhà, đem mọi việc trình lên 
với mẹ. Về sau, xem xét những điều cụ già họ Khổng 
đã tiên đoán cho tôi đều dần dần ứng nghiệm. Sau khi 
gặp cụ Khổng, tôi khởi ý quay lại theo việc học hành 
khoa cử.

Cụ Khổng lại đoán trước cho tôi về đường khoa 
cử, nói rằng khi mới đi học, thi lần đầu ở huyện sẽ đỗ 
thứ 14, thi ở phủ sẽ đỗ thứ 71, thi ở tỉnh sẽ đỗ thứ 9. 
Sau tôi đi thi, ở cả ba nơi đều đỗ đạt đúng như thứ 
hạng ông ấy đã dự đoán.

Cụ Khổng cũng đoán số mạng trọn đời cho tôi, 
cho biết đến năm ấy sẽ thi đỗ thứ hạng như thế, sang 
năm ấy sẽ được chọn làm lẫm sinh,2 sang năm ấy sẽ 
được chọn làm cống sinh,3 lại sau đến năm ấy sẽ được 
bổ làm Tri huyện ở tỉnh Tứ Xuyên, làm quan được 2 
năm rưỡi4 ắt sẽ cáo quan về quê, cho đến năm 53 tuổi, 
vào giờ Sửu, ngày 14 tháng 8 sẽ mất tại nhà, chỉ tiếc là 
không có con. Tôi ghi chép đầy đủ những điều ấy, luôn 
nhớ kỹ trong lòng.

1 Tức Thiệu Ung hay Thiệu Khang Tiết, sinh năm 1011, mất năm 1077, 
là một học giả uyên bác, nghiên cứu Chu Dịch lâu năm, có để lại 
nhiều tác phẩm như Mai hoa dịch số, Hoàng cực kinh thế, Quan vật 
nội thiên, Ngư tiều vấn đối, Nhượng Sơn tập, Tử Bá Ôn biệt truyện...

2 Lẫm sinh: người học trò được nhận học bổng (bằng lúa gạo), do 
triều đình chu cấp.

3 Cống sinh: nho sinh giỏi, được chọn lên kinh đô theo học để chuẩn 
bị cho kỳ thi tại kinh đô.

4 Chúng tôi y theo bản khắc trong An Sĩ toàn thư, có bản khác khắc là 
3 năm rưỡi (三年半).



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

321

Từ đó về sau, mỗi lần dự thi kết quả đều không 
ra ngoài những dự đoán của cụ già họ Khổng. Riêng 
có một lần, cụ Khổng đoán rằng thời gian tôi làm lẫm 
sinh phải nhận đủ 91 thạch 5 đấu gạo1 mới được lên 
cống sinh, nhưng khi số gạo nhận được của tôi vừa 
hơn 70 thạch thì tôn sư họ Đồ đã thông qua việc chọn 
tôi làm cống sinh, do đó tôi hơi có chút ngờ vực về sự 
tiên đoán của cụ. Chẳng ngờ sau đó có vị quan tạm 
quyền họ Dương [vừa chuyển đến] lại bác bỏ việc 
này, nên phải đợi đến năm Đinh Mão2 tôi mới được 
phê chuẩn làm cống sinh. Vào lúc ấy tính lại, quả 
nhiên tôi đã nhận được vừa đúng 91 thạch 5 đấu gạo. 
Tôi nhân việc đó lại càng tin chắc rằng sự đời thăng 
trầm đều do số mạng, dù nhanh hay chậm cũng đều 
có thời hạn định trước, vì thế mà [đối với hết thảy 
mọi việc] trong lòng tôi trở nên lạnh nhạt không còn 
mong cầu gì nữa.

Sau khi được lên cống sinh, tôi phải về kinh thành 
Yên đô3 theo học. Ở kinh đô được một năm, tôi thường 
ngồi yên tĩnh suốt ngày, chẳng đọc sách vở gì. Sau có 
dịp quay về chơi ở Nam Ung trong lúc còn chưa vào 
nhập học, tôi liền đến viếng thăm Thiền sư Vân Cốc 
trong núi Thê Hà.4 Tôi cùng Thiền sư ngồi đối diện 

1 Các đơn vị đo lường thời xưa. Mỗi thạch bằng khoảng 100 lít; 10 đấu 
bằng một thạch.

2 Tức là năm 1567.
3 Yên đô: tên gọi cũ của Bắc Kinh.
4 Thiền sư pháp danh Pháp Hội, hiệu Vân Cốc, sinh năm 1500 (niên 

hiệu Hoằng Trị thứ 13 đời Minh Hiếu Tông). Cuộc gặp gỡ này diễn ra 
vào năm 1569. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

322

trong tịnh thất, trải qua suốt ba ngày ba đêm dường 
như không chớp mắt. Thiền sư nói: “Người đời sở dĩ 
không trở thành bậc thánh nhân, đều là do vọng niệm 
nối nhau sinh khởi trói buộc. Nay ông ngồi suốt ba 
ngày không khởi sinh vọng niệm là do đâu?” 

Tôi đáp: “Trước đây có tiên sinh họ Khổng từng 
xem số mạng cho con. Con xét thấy rằng mọi sự vinh 
nhục, sống chết ở đời đều do số mạng định sẵn, dù có 
muốn vọng cầu điều này điều nọ cũng đều không thể 
được [nên con chẳng nghĩ gì cả].”

Thiền sư Vân Cốc bật cười nói: “Ta ngỡ ông là bậc 
hào kiệt xuất chúng, hóa ra chỉ là một kẻ tầm thường.”

Tôi không hiểu, thưa hỏi. Thiền sư liền nói: “Con 
người khi chưa đạt được đến mức vô tâm, rốt lại đều bị 
những lẽ âm dương toán số kia trói buộc, sao có thể nói 
là không có số mạng? Nhưng chỉ những kẻ tầm thường 
mới có số mạng mà thôi. Bậc đại hiền thì số mạng 
không nhất định, mà với kẻ đại gian ác số mạng cũng 
không thể nhất định. Ông từ 20 năm nay bị những lẽ 
đoán định của người khác trói buộc, không tự thay đổi 
được mảy may nào, như thế chẳng phải là tầm thường 
lắm sao?”

Tôi liền hỏi: “Vậy ra số mạng có thể tránh được 
sao?”

Thiền sư đáp: “Số mạng là do chính mình tạo ra, 
phước đức do chính mình cầu mà được. Trong sách 
vở Nho gia có nhiều chỗ dạy rõ điều đó. Kinh Phật 
lại có nói: ‘Cầu công danh ắt được công danh, cầu sống 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

323

lâu ắt được sống lâu, cầu con trai, con gái, ắt có con trai, 
con gái...’ Nói dối là giới cấm quan trọng mà đức Phật 
Thích-ca đã chế định, lẽ nào chư Phật, Bồ Tát lại nói 
dối để lừa gạt người đời hay sao?” 

Tôi nghe vậy rồi liền hỏi tiếp: “Mạnh tử có nói 
rằng: ‘Cầu ắt sẽ được, ấy là cầu nơi chính mình.’ Đạo đức, 
nhân nghĩa [là ở nơi chính mình] nên có thể gắng sức 
cầu được, còn như công danh phú quý [vốn không ở 
nơi chính mình] làm sao có thể cầu được?”

Thiền sư Vân Cốc nói: “Lời Mạnh tử vốn không 
sai, chỉ do ông tự hiểu sai thôi. Ông không nghe đức 
Lục tổ có dạy rằng: ‘Hết thảy ruộng phước vốn chẳng 
xa lìa gang tấc, từ trong tâm này mà cầu thì mọi tâm 
niệm đều thông suốt.’ [Mạnh tử nói] ‘Cầu nơi chính 
mình’ đó không chỉ là riêng được đạo đức nhân nghĩa, 
mà cũng được cả công danh phú quý, trong ngoài 
đều được cả. Cầu như vậy hữu ích là vì cầu được. 
Nếu không quay về cứu xét nơi tự thân mình, chỉ biết 
hướng theo ngoại cảnh dong ruổi tìm cầu thì mong 
cầu là một việc mà được hay không lại còn phải tùy 
vào số mạng, như vậy có khi trong ngoài đều mất cả 
[vì cầu mà không được]. Cầu như vậy ắt là vô ích.”

Thiền sư lại hỏi: “Họ Khổng đoán vận mạng suốt 
đời của ông như thế nào?”

Tôi thật lòng đem hết mọi việc kể ra. Thiền sư liền 
nói: “Ông hãy tự xét mình xem có xứng đáng đỗ đạt 
đại khoa, có xứng đáng được sinh con nối dõi chăng?”

Tôi suy nghĩ hồi lâu rồi đáp: “Thật không xứng 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

324

đáng. Những người đỗ đạt đại khoa nói chung đều 
có tướng phước đức sâu dày. Con vốn phước mỏng, 
lại không thể tích lũy công đức thiện hạnh để làm nền 
tảng cho phước đức sâu dày. Con lại không nhẫn chịu 
được những sự phiền toái khổ nhọc, không thể bao 
dung chịu đựng người khác, đôi khi lại cậy vào tài trí 
của mình mà lấn áp người, tính tình bộc trực nghĩ sao 
làm vậy, thường xem nhẹ lời nói, hay luận bàn những 
chuyện vô bổ, hết thảy đều là những biểu hiện phước 
mỏng đức bạc, làm sao có thể đỗ đạt đại khoa? 

“Đất bùn dơ ẩm ướt thường nhiều vật sống, chỗ 
nước trong vắt thường không có cá, mà tánh con lại 
ưa thích sự trong sạch thanh khiết [thái quá]. Tánh 
khí ôn hòa có thể nuôi dưỡng vạn vật, mà tánh con lại 
thường nóng nảy sân hận. Luyến ái là cội nguồn của 
sự tiếp nối sinh sản, không quan tâm đến người khác 
là căn bản của sự không nuôi dưỡng, mà tánh con 
xem trọng danh tiết của riêng mình, thường không 
thể quên mình giúp người; con lại thường nói nhiều 
hao tổn khí lực, thích ngồi lặng suốt đêm dài không 
ngủ, không biết giữ gìn nguyên khí tinh thần. Hết 
thảy những điều ấy đều là nguyên nhân không thể có 
con. Ngoài ra còn có biết bao điều lỗi lầm xấu ác nữa, 
thật không thể nói hết!”

Thiền sư Vân Cốc nói: “Nào chỉ riêng vấn đề khoa 
bảng [như ông vừa nói đó]! Người đời thụ hưởng tài 
sản ngàn vàng, ắt phải là người đáng hưởng ngàn 
vàng; kẻ nhận tài sản trăm lượng, ắt phải là kẻ đáng 
nhận trăm lượng. Người chịu chết đói, ắt phải là người 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

325

đáng phải chết đói. [Nói là mệnh] trời, bất quá chỉ là 
do nơi nhân quả nghiệp báo riêng của mỗi người mà 
thành, vốn chưa từng có chút thêm bớt nào [gọi là ý 
trời trong đó cả]. 

“Đến như việc sinh con cái, như người có phước 
đức truyền được trăm đời, ắt sẽ sinh được con cháu 
truyền đủ trăm đời; người có phước đức truyền được 
mười đời, ắt sẽ sinh được con cháu truyền đủ mười 
đời; người có phước đức truyền được ba đời, hai đời, 
ắt sẽ sinh được con cháu truyền đủ ba đời, hai đời; 
cho đến người dứt hẳn không có con cháu, ấy là do 
phước đức hết sức mỏng manh vậy. Nay ông đã biết rõ 
những điều sai trái [của mình], những điều đã khiến 
ông không thể đỗ đạt đại khoa, không thể sinh con nối 
dõi, vậy ông phải hết lòng hối cải, tự thay đổi, nhất 
thiết phải lo tu nhân tích đức, nhất thiết phải bao dung 
rộng lượng với người, nhất thiết phải hòa nhã thương 
yêu kẻ khác, nhất thiết phải biết gìn giữ bảo dưỡng 
tinh thần. 

“Hết thảy những việc từng làm trước đây, xem như 
đã chết từ hôm qua. Hết thảy những việc từ nay về sau, 
xem như mới được sinh ra từ hôm nay. Đó chính là ý 
nghĩa của việc làm sống lại thân này. Thân thể bằng 
xương thịt này tất nhiên đã có nghiệp quả định sẵn, 
nhưng cái thân tinh thần nhân nghĩa đạo đức, lẽ nào lại 
không thể [tu dưỡng] để thay đổi được sao? 

“Sách Thượng thư, thiên Thái giáp có nói: ‘Tai họa 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

326

do trời giáng xuống còn có thể tránh né, tai họa do chính 
mình tạo ra thì không còn đường sống.’ Kinh Thi nói: 
“Lời nói việc làm thường hợp đạo trời, ấy là tự mình cầu 
được nhiều phước đức.” Khổng tiên sinh đoán rằng ông 
không đỗ đại khoa, không có con nối dõi, đó là ‘tai họa 
do trời giáng xuống’, cho nên ‘còn có thể tránh né’. Nay 
ông nỗ lực làm thiện, rộng tích chứa âm đức, đó là tự 
mình tạo ra phước đức, lẽ nào lại có thể không được 
hưởng [những phước đức ấy] hay sao? 

“Kinh Dịch nói rằng: ‘Bậc quân tử hướng về điều 
lành, tránh đi điều dữ.’ Nếu nói mệnh trời là không thể 
thay đổi, vậy điều lành làm sao có thể hướng về, điều 
dữ làm sao có thể tránh đi? Lại cũng trong Kinh Dịch, 
quẻ Khôn, ngay nơi phần ý nghĩa mở đầu đã nói rằng: 
‘Nhà làm việc thiện ắt có niềm vui, nhà làm việc ác ắt gặp tai 
ương.’ Nay ông đã có thể tin hiểu được chưa?”

Tôi tin nhận lời Thiền sư, lễ bái xin học làm theo. 
Nhân đó liền đem hết thảy những điều lỗi lầm xấu ác 
đã qua, đối trước bàn thờ Phật mà nêu rõ, viết thành 
một bản sớ dài trình bày đầy đủ tất cả trong đó, cầu xin 
sám hối. Sau đó tôi phát tâm cầu thi cử đỗ đạt, nguyện 
làm đủ 3.000 điều thiện để báo đáp ân đức của tổ tiên, 
trời đất.

Thiền sư lại lấy ra một bản sách “Công quá cách” 
đưa cho tôi xem, dạy tôi [học làm theo đó], ghi chép 
tất cả việc làm hằng ngày, nếu là điều thiện thì cộng 
thêm vào, nếu là điều xấu ác thì trừ bớt đi. Thiền sư 
lại dạy tôi trì tụng thần chú Chuẩn Đề, qua một thời 
gian ắt có sự linh nghiệm. Thiền sư bảo tôi rằng: 

“Những người vẽ bùa chú thường nói: ‘Vẽ bùa 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

327

không đúng cách sẽ bị quỷ thần cười chê.’ [Trong việc 
vẽ bùa] có một phép bí truyền, chẳng qua đó chỉ là 
không khởi lên vọng niệm. Khi cầm bút vẽ, việc trước 
tiên là phải buông bỏ hết thảy mọi ý niệm [duyên 
theo trần cảnh]. Từ chỗ trong tâm không chút động 
niệm như thế mới phóng bút điểm xuống, gọi là tạo 
dựng nền tảng không phân biệt. Từ một điểm làm 
nền tảng đó, cho đến khi vung bút vẽ xong lá bùa, 
nếu trong tâm tuyệt nhiên không khởi vọng niệm thì 
lá bùa ấy sẽ linh nghiệm. 

“Cho đến việc cầu đảo mệnh trời, điểm cốt yếu vẫn 
là phải từ nơi tâm niệm rỗng rang không động niệm 
như thế mà tạo ra sự cảm ứng thay đổi. Mạnh tử khi 
bàn về cái học Lập mệnh có nói: ‘Chết yểu với sống lâu 
vốn chẳng phải hai điều khác nhau.’1 Phân tích đến chỗ sâu 
xa tinh tế thì dư thừa với thiếu thốn vốn cũng chẳng phải 
hai điều khác nhau, nhân đó mới có thể tạo ra số mạng 
giàu, nghèo; bế tắc với hanh thông vốn cũng chẳng phải 
hai điều khác nhau, nhân đó mới có thể tạo ra số mạng 
sang, hèn; chết yểu với sống lâu vốn cũng chẳng phải 
hai điều khác nhau, nhân đó mới có thể tạo ra số mạng 
sống, chết. 

“Người đời lấy chuyện sống chết là quan trọng, cho 
nên [Mạnh tử chỉ] nói “chết yểu, sống lâu”, nhưng kỳ thật 
hết thảy những chuyện vừa lòng hay nghịch ý [trong 
cuộc đời] cũng đều cùng một nguyên lý như vậy. 

1 Mạnh tử, chương Tận tâm, phần thượng. Trọn câu này là: “夭壽不貳，

修身以俟之，所以立命也。” (Yểu thọ bất nhị, tu thân dĩ sĩ chi, sở dĩ lập 
mệnh dã. - Chết yểu với sống lâu vốn chẳng phải hai điều khác nhau, 
hãy tu sửa tự thân để chờ đón mọi việc, như thế gọi là tự lập số mệnh.)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

328

“Cho đến câu ‘hãy tu sửa tự thân để chờ đón mọi 
việc’, đó là nói việc làm thiện tích đức có thể chuyển 
đổi mệnh trời. Nói ‘tu sửa tự thân’, đó là tự thân mình 
có điều gì lỗi lầm xấu ác đều phải đối trị, dứt trừ đi. 
Nói ‘chờ đón’, [đó là sẵn sàng đợi việc xảy ra], nhưng 
nếu trong lòng có chút mong cầu điều tốt đẹp hay nôn 
nao chờ đợi đều phải dứt sạch đi. Đạt đến mức như 
thế, đó là tự tạo ra được cảnh giới nguyên sơ không 
động niệm, đó chính là cái học chân thật. 

“Ông tuy chưa thể đạt được tâm thức rỗng rang 
không vọng niệm [như thế], nhưng nếu có thể trì 
tụng thần chú Chuẩn Đề, không nghĩ nhớ, không tính 
đếm, không để gián đoạn, khi được thuần thục rồi thì 
trong chỗ trì tụng cũng là không trì tụng, dù không 
trì tụng cũng là đang trì tụng, cho đến lúc niệm niệm 
an nhiên không còn lay động ắt sẽ có sự linh nghiệm.”

Tôi trước đây lấy hiệu là Học Hải, ngay trong ngày 
hôm đó liền đổi hiệu là Liễu Phàm. Đó là muốn nói việc 
học được thuyết “tự lập số mạng” này rồi nên không 
còn muốn rơi vào khuôn khổ của những kẻ thế tục tầm 
thường.

Từ đó về sau, lúc nào tôi cũng chú tâm tự phòng 
hộ suốt ngày, so với trước đây thật hoàn toàn khác 
hẳn. Ngày trước tôi thường buông thả phóng túng, 
còn bây giờ luôn nơm nớp lo sợ [những việc xấu ác 
lầm lỗi], dù khi ở trong nhà kín phòng tối [không ai 
nhìn thấy, cũng không dám khởi lên những ý nghĩ 
xấu ác, chỉ] sợ đắc tội với trời đất, quỷ thần. Gặp 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

329

những lúc bị người khác oán ghét, phỉ báng, tôi vẫn 
có thể điềm nhiên chấp nhận.

Sang năm sau, bộ Lễ mở khoa thi Cử,1 tiên sinh họ 
Khổng từng đoán trước khoa này tôi sẽ đỗ hạng ba, hóa 
ra tôi lại đỗ hạng nhất. Lời tiên đoán của Khổng tiên 
sinh không còn đúng nữa, nên [khoa thi Hương] vào 
mùa thu tôi lại đỗ tiếp Cử nhân.

Tuy nhiên, tôi làm việc thiện khi ấy vẫn chưa được 
thuần thục, tự kiểm lại bản thân còn nhiều lầm lỗi. Đôi 
khi thấy việc thiện thì làm nhưng chưa thực sự quả 
quyết, mạnh mẽ, hoặc có khi làm việc cứu giúp người 
khác mà trong lòng mình thường tự nghi ngờ [kết quả], 
hoặc có khi hành vi thì gắng theo việc thiện nhưng lời 
nói lại có sai lầm, hoặc khi tỉnh táo thì cố sức giữ gìn 
theo đạo đức, nhưng lúc uống rượu vào rồi lại thường 
buông thả, phóng túng. Mỗi ngày tôi đều xét điều lầm 
lỗi trừ vào những việc thiện làm được, có hôm trừ hết 
sạch chẳng còn gì cả. Vậy nên từ năm Kỷ Tỵ2 phát 
nguyện làm việc thiện mà phải đến năm Kỷ Mão,3 trải 
qua hơn 10 năm, mới hoàn tất đủ số 3.000 điều thiện. 

Khi ấy, tôi phát tâm cầu sinh con, lại cũng nguyện 
làm đủ số 3.000 điều thiện. [Hai năm sau là năm] Tân 
Tỵ4 thì sinh được con trai [đặt tên là] Thiên Khải.

1 Đây là khoa thi để chuẩn bị cho kỳ thi tuyển cử nhân. Thí sinh buộc 
phải vượt qua được kỳ thi này mới được tham dự kỳ thi Hương.

2 Tức là năm 1569.
3 Tức là năm 1579.
4 Tức là năm 1581.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

330

Tôi làm được mỗi việc thiện đều ghi chép lại. Vợ 
tôi không biết chữ nên mỗi khi làm được một việc 
thiện thì dùng cán bút lông ngỗng chấm mực đỏ in 
lên tờ lịch của ngày hôm đó thành một chấm tròn, 
thường là những việc thiện như bố thí thức ăn cho 
người nghèo, hoặc mua vật sống phóng sinh... Những 
ngày làm nhiều, có khi được đến hơn mười chấm tròn 
như thế. Đến tháng 8 năm Quý Mùi1 thì đủ số 3.000 
điều thiện. Ngày 13 tháng 9 năm đó, tôi lại phát tâm 
cầu thi đỗ tiến sĩ, nguyện làm 10.000 điều thiện. 

Sang năm Bính Tuất2 tôi thi đỗ tiến sĩ, được bổ 
nhiệm làm Tri huyện Bảo Để. Tôi chuẩn bị sẵn một 
quyển sổ trắng, đặt tên là sổ Trị tâm. Sáng sớm khi 
lên công đường, tôi dặn người nhà đem sổ ấy trao 
cho nha dịch để mang đặt trên bàn làm việc của tôi. 
Mỗi một việc làm trong ngày đều phân ra tốt xấu, ghi 
chép tỉ mỉ vào sổ ấy, mỗi đêm lại bày hương án trước 
sân, noi gương Triệu Duyệt Đạo ngày xưa cáo trình 
tất cả lên Thượng đế.3 

1 Tức là năm 1583.
2 Tức là năm 1586.
3 Triệu Duyệt Đạo, người Cù Châu thuộc tỉnh Chiết Giang, tên thật là 

Triệu Biện, tên tự là Duyệt Đạo, tự lấy hiệu là Tự Phi, sinh năm 1008, 
mất năm 1084. Ông là một cư sĩ Phật giáo nổi danh, được ghi chép 
trong Trung Quốc Phật học Nhân danh từ điển (trang 59) và Ngũ Đăng 
Hội Nguyên (quyển 16). Ông tánh tình cương trực, sau khi đỗ tiến sĩ đã 
từng trải qua nhiều chức quan ở các châu, quận. Đời Tống Nhân Tông, 
ông giữ chức ngự sử, thường chính trực thẳng thắn đến mức người ở 
kinh đô đều gọi ông là “Thiết diện Ngự sử” (Quan Ngự sử mặt sắt). 
Tuổi già, ông chuyên tâm tu niệm, tự sửa mình bằng cách mỗi đêm 
đều mang tất cả những việc đã làm trong ngày trình cáo lên trời cao. 
Được 7 năm như thế rồi mới mất, thọ 76 tuổi. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

331

Vợ tôi thấy những việc thiện ghi chép không được 
nhiều thì chau mày nói rằng: “Trước đây ông còn ở 
nhà, tôi có thể giúp sức cùng ông làm việc thiện, nên 
con số 3.000 điều thiện mới được hoàn tất. Nay ông 
phát nguyện làm đến 10.000 điều thiện mà trong nha 
môn lại chẳng có nhiều việc thiện để làm, vậy biết 
đến bao giờ mới có thể hoàn tất?”

Đêm đó, tôi nằm mộng bỗng gặp một vị thần, 
liền đem việc khó làm đủ số điều thiện mà trình bày 
với thần. Vị thần nói: “Chỉ riêng một việc giảm thuế 
ruộng cho dân, xem như một vạn điều thiện đã đủ số 
rồi.”

Nguyên là ruộng đất ở huyện Bảo Để [trước đây] 
phải nộp thuế mỗi mẫu 2 phân 3 ly 7 hào,1 [khi về nhậm 
chức] tôi có xem xét lại, giảm xuống còn 1 phân 4 ly 6 
hào. Quả thật có việc đó, nhưng lòng tôi vẫn còn chút 
nghi hoặc, [không cho rằng việc ấy lại có hiệu quả lớn 
lao đến thế]. Vừa may khi ấy có Thiền sư Huyễn Dư từ 
núi Ngũ Đài đến, tôi liền đem giấc mộng ấy kể lại với 
ngài rồi thưa hỏi xem việc ấy có thể tin được chăng? 
Thiền sư nói: “Nếu tâm thiện chân thành chí thiết, dù 
làm một điều thiện cũng có thể bằng như vạn điều 
thiện. Huống chi ông giảm thuế cho cả một huyện, có 
cả vạn người dân được hưởng phúc ấy.” Tôi liền dùng 
tiền lương bổng của mình gửi nhờ Thiền sư về núi Ngũ 
Đài thay mình thiết lễ trai tăng cúng dường một vạn vị 
tăng để hồi hướng công đức.

1 Đơn vị tiền tệ khi ấy lấy tiền làm đơn vị. Cứ mỗi tiền có 10 phân, mỗi 
phân có 10 ly, mỗi ly có 10 hào.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

332

Tiên sinh họ Khổng đoán rằng năm tôi 53 tuổi 
sẽ gặp tai nạn [rồi mất]. Tôi cũng chưa từng cầu xin 
được sống lâu hơn, nhưng rồi năm ấy trôi qua mà 
chẳng xảy việc gì cả. [Khi viết chương sách này thì] 
tôi đã được 69 tuổi.

Kinh Thư nói: “Lòng trời khó tin chắc, mạng số không 
nhất định.” Lại nói: “Chỉ riêng mạng số là không nhất 
định.” Những lời ấy đều không hư dối.

Tôi từ những việc đã qua mà hiểu được rằng, mọi 
việc họa phúc đều do chính mình chuốc lấy. Đó chính 
là lời dạy của các bậc thánh hiền. Nếu cho rằng họa 
phúc đều do trời định sẵn, đó chỉ là lời [mê muội] của 
người thế tục [không biết tu tập] mà thôi.

Còn như khi chưa biết được số mạng thì sao? 
Đang lúc thời vận được vinh hiển, hãy thường tưởng 
như đang suy sụp, sa sút; đang lúc thời vận thuận 
lợi, hãy thường tưởng như đang gặp điều trái nghịch, 
trở ngại; đang lúc được ấm no đầy đủ, hãy thường 
tưởng như đang nghèo túng, đói thiếu; đang lúc được 
người người yêu kính, hãy thường tưởng như đang 
phải sợ sệt, lo lắng; đang lúc được quyền cao chức 
trọng, hãy thường tưởng như đang ở vào vị trí thấp 
hèn; đang lúc có được học vấn cao xa, sâu rộng, hãy 
thường tưởng như mình là người thiển cận, thô lậu. 

Nghĩ xa thì thường lo việc nêu cao đức hạnh của 
tổ tiên, nghĩ gần thì thường không dám phơi bày lỗi 
lầm khiếm khuyết của cha mẹ. Trên phải thường nghĩ 
việc báo đền ơn tổ quốc, dưới phải luôn lo việc tạo 
phúc cho gia đình; đối với bên ngoài phải luôn nghĩ 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

333

đến việc giúp người khi khẩn thiết, đối với tự thân 
phải luôn ngăn ngừa những ý niệm tà vạy của chính 
mình. Mỗi ngày đều [tự thẩm xét để] biết lỗi mình thì 
mỗi ngày đều có sửa lỗi; một ngày không tự biết lỗi 
mình thì ngày ấy vẫn an nhiên tự cho mình là đúng. 
Một ngày không có lỗi lầm nào được tu sửa thì ngày 
ấy không hề có sự tiến bộ. 

Người đời không ít kẻ thông minh tài trí, nhưng 
sở dĩ không vun bồi phước đức cho sâu dày, không 
phát triển nghiệp lành cho rộng khắp, ấy chỉ vì sự 
quen theo nếp cũ, do dự rụt rè, không đủ quyết tâm 
để nỗ lực thay đổi, tự lập số mạng, nên cứ thế mà mê 
đắm trôi qua hết một đời.

Thuyết “tự lập số mạng” mà Thiền sư Vân Cốc đã 
truyền dạy quả thật hết sức sâu xa tinh túy, quả thật 
là một nguyên lý hết sức chân thật chính đáng. Ai có 
thể đọc kỹ những lời dạy này rồi gắng sức làm theo ắt 
sẽ không bỏ phí một đời trôi qua vô ích.

TU SỬA LỖI LẦM

Các quan đại phu thời Xuân Thu khi quan sát 
hành vi, lời nói của một người thường dựa theo đó mà 
suy đoán về những điều tốt xấu, họa phúc của người 
đó, bao giờ cũng ứng nghiệm cả. Ngày nay, chúng 
ta có thể xem lại những việc này trong các sách Tả 
truyện, Quốc ngữ...



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

334

Nói chung, điềm báo những điều tốt lành hay tai 
họa đều khởi lên từ trong tâm người, rồi biểu hiện ra 
bên ngoài thành hành vi, lời nói. Những người hết 
sức nhân hậu phóng khoáng, tử tế với người khác 
thường được phước lành, những kẻ hết sức khắt khe 
hẹp hòi, bạc đãi người khác thường cận kề tai họa. 
Người phàm mắt thịt bị nhiều che chướng [không 
nhìn thấy được, do đó] cho rằng [vận số] chưa xác 
định nên không thể suy lường biết được. 

Lòng người hết sức chân thành thì phù hợp với 
đạo trời. Khi phước lành sắp đến, quan sát việc làm 
thiện của người thì có thể biết trước được. Khi tai họa 
sắp xảy ra, quan sát việc làm xấu ác của người ắt cũng 
có thể biết trước. Nay muốn được phước lành, tránh 
xa tai họa, hãy khoan nói đến việc làm thiện mà trước 
tiên là phải lo tu sửa lỗi lầm.

Bàn về việc tu sửa lỗi lầm, điều cốt yếu trước tiên là 
phải khởi tâm biết xấu hổ. Hãy nghĩ đến các bậc hiền 
thánh từ xưa, sao cũng là thân người như ta nhưng lại 
có thể làm bậc thầy của muôn thuở? Còn ta vì sao suốt 
một đời kém cỏi, vô dụng như gạch vụn, ngói bể? Ấy 
chỉ vì ta mê đắm trong tình đời, lén lút làm những điều 
trái nghịch đạo nghĩa, lại cho rằng người khác không 
ai biết nên thản nhiên cao ngạo, không chút hổ thẹn, 
ngày sau sa đọa vào loài cầm thú mà không hề tự biết. 
Việc đáng xấu hổ trong đời này thật không gì lớn hơn 
thế nữa. Mạnh tử nói: “Biết xấu hổ là [đức tính] quan 
trọng của con người. Giữ được tâm tính ấy là thánh hiền, 
đánh mất đi thì chẳng khác gì cầm thú.” Cho nên, khởi 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

335

tâm biết xấu hổ là nền tảng cốt yếu nhất trong việc tu 
sửa lỗi lầm.

Điều [quan trọng] tiếp theo là phải biết khởi tâm sợ 
sệt [không dám làm điều sai trái]. Trời đất từ trên soi 
thấu, quỷ thần không dễ dối lừa. Nay ta làm điều sai 
trái, tuy là ở nơi ẩn khuất [không ai thấy biết], nhưng 
trời đất quỷ thần thật soi xét thấy rõ. Nếu là tội nặng, 
ắt sẽ giáng xuống trăm tai ngàn họa; nếu là tội nhẹ, ắt 
sẽ hao tổn phước đức hiện có; như thế làm sao có thể 
không lo sợ?

Không chỉ ở nơi vắng vẻ khuất tất là như thế, mà 
giữa những chốn đông người qua lại cũng như thế, cho 
dù ta cố che giấu thật kín đáo, biện bạch thật khéo léo, 
nhưng những điều giấu trong gan ruột rồi cũng sẽ sớm 
lộ ra, rốt cuộc cũng không thể tự dối lòng mình. Đến 
khi bị người khác phát hiện biết rõ [việc xấu mình làm, 
thì nhân cách tự thân] thật chẳng đáng một xu! Như 
vậy có thể không sợ được sao?

Hơn nữa, chỉ cần chúng ta còn một hơi thở thì dù 
tội lỗi lớn đến đâu cũng có thể hối cải. Xưa có người 
suốt đời làm việc xấu ác, đến khi sắp chết mới tỉnh 
ngộ hối lỗi, phát khởi một niệm lành, liền được kết quả 
tốt đẹp. Cho nên nói rằng, khởi một niệm lành hết sức 
mạnh mẽ có thể đối trị được những điều xấu ác trong 
cả trăm năm. Cũng giống như hang sâu tăm tối ngàn 
năm, chỉ một ngọn đèn vừa chiếu sáng thì bóng tối 
ngàn năm lập tức bị phá trừ. Vì thế, những việc lỗi lầm 
bất luận là phạm vào đã lâu hay chỉ mới gần đây, phải 
lấy việc biết tu sửa là điều đáng quý nhất.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

336

Cuộc đời vô thường, thân người hết sức mong 
manh dễ mất, chỉ một hơi thở dừng lại không tiếp 
nối thì dù muốn hối cải tu sửa cũng không còn kịp 
nữa. Khi ấy thì trên chốn dương gian phải cam chịu 
tiếng xấu ngàn năm, cho dù con thảo cháu hiền cũng 
không thể thay ta rửa sạch; lại dưới cõi u minh ắt phải 
trầm luân ngàn kiếp trong địa ngục cam chịu nghiệp 
báo, cho dù là các vị thánh hiền hay Phật, Bồ Tát cũng 
không thể dẫn dắt cứu ta ra khỏi. Ôi, như thế có thể 
nào không sợ được sao?

Điều [quan trọng] thứ ba là phải phát tâm [tu sửa] 
thật dũng mãnh. Người đời đa phần không thể tu sửa 
lỗi lầm là vì cứ quen theo nếp cũ mà sa đọa, chúng ta 
cần phải phấn chấn mạnh mẽ vươn lên, không được 
phân vân trì trệ, không được chậm trễ dùng dằng. Đối 
với lỗi nhỏ nhặt phải xem như bị gai đâm vào thịt, cần 
nhanh chóng lấy ra. Đối với lỗi nặng nề nghiêm trọng, 
phải xem như bị rắn độc cắn vào ngón tay, lập tức chặt 
bỏ không chút chần chừ. Đó là nói đến lợi ích của [sự 
phát tâm dũng mãnh, nhanh chóng như] sấm chớp, 
như gió mạnh.

Phát khởi đầy đủ 3 tâm niệm như trên, [biết hổ 
thẹn, biết sợ sệt lỗi lầm và quyết tâm tu sửa thật dũng 
mãnh] thì mỗi khi mắc phải lỗi lầm liền sửa đổi được 
ngay. Ví như lớp băng mùa xuân gặp ánh mặt trời, lo 
gì không tan chảy?

Tuy nhiên, lỗi lầm xấu ác của con người có thể 
theo nơi sự việc biểu hiện mà tu sửa, cũng có thể dựa 
trên sự suy xét đạo lý mà tu sửa, lại cũng có thể ngay 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

337

từ trong tâm ý mà tu sửa. Mỗi phương cách tu sửa 
như vậy đòi hỏi công phu khác nhau, mà hiệu quả 
cũng khác nhau.

Chẳng hạn như ngày trước thường giết hại sinh 
mạng, nay giữ giới không giết hại; hoặc như ngày 
trước thường nóng giận, nay cố ngăn giữ không còn 
nóng giận. Những sự tu sửa như thế là theo nơi sự 
việc biểu hiện mà tu sửa. Tu sửa theo cách như vậy là 
cố sức kiềm chế [sự việc đã biểu lộ ra] bên ngoài, nên 
thật hết sức khó khăn, nhưng cội gốc của những lỗi 
lầm ấy rốt cuộc vẫn còn nguyên đó, trừ bỏ nơi này lại 
nảy sinh nơi khác, thật không phải phương cách rốt 
ráo để tu sửa triệt để mọi lỗi lầm.

Người khéo léo hơn trong việc tu sửa lỗi lầm thì 
khi sự việc còn chưa biểu lộ ra bên ngoài đã sớm suy 
xét đạo lý của sự việc ấy. Chẳng hạn như đối với việc 
giết hại sinh mạng, liền suy xét theo đạo lý rằng: “Trời 
đất luôn có đức hiếu sinh, muôn loài đều tham sống 
sợ chết, nay ta giết hại loài vật để nuôi dưỡng thân 
mình, làm sao có thể tự thấy an ổn trong lòng? Hơn 
nữa, con vật bị giết kia, đã bị đâm chém cắt xẻo, rồi 
lại bị cho vào nồi nước sôi, chảo dầu nóng, đau đớn 
thống khổ thấu tận xương tủy, ta lại dùng thân xác nó 
để nuôi dưỡng mình, dẫu có bày ra thành trăm món 
ngon lạ, ăn qua khỏi miệng cũng đều tiêu mất. Trong 
khi đó, chỉ cần canh rau đơn sơ cũng đủ no bụng, vì 
sao phải giết hại sinh mạng của muôn loài, làm tổn 
hại đến phước đức của mình?”



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

338

Lại suy xét đến việc hết thảy muôn loài có máu 
thịt, khí chất, cũng đều có linh tính, tri giác. Đã có linh 
tính, tri giác thì đối với [loài người] chúng ta cũng là 
cùng một bản thể. Nay tự thân ta đã không thể tu tập 
thành bậc chí tôn chí đức để muôn loài phải tôn kính, 
gần gũi nương cậy ta, lẽ nào lại còn xuống tay giết hại 
sinh mạng của chúng, khiến chúng phải đem lòng oán 
hận, căm thù ta không sao nói hết?

Suy xét được thấu đáo những điều như thế thì khi 
nhìn thấy món ăn [do giết hại mà có] ắt phải hết sức 
đau lòng, không thể nào nuốt trôi qua khỏi cổ.

Hoặc như trước đây vốn thường nóng giận, liền 
suy xét rằng: “Đối với người có chỗ [cư xử kém cỏi] 
chẳng bằng ta, xét về tình thì nên khởi lòng thương 
xót họ mới đúng; đối với người làm việc trái lý lẽ [xúc 
phạm ta] thì đó là sai trái của họ, nào có liên quan gì 
đến ta?” Nghĩ như thế thì thấy thật không có gì để 
giận dữ cả.

Lại suy xét rằng, trong thiên hạ chẳng có bậc hào 
kiệt nào lại tự mãn luôn cho mình là đúng, cũng không 
có học thuyết nào dạy ta oán ghét người khác. Công 
hạnh có điều chưa đạt được đều là do phước đức tự 
thân ta chưa tu tập đúng mức, chưa đủ cảm hóa người 
khác, ta cần phải lấy những điều đó để tự phản tỉnh, 
suy xét về bản thân mình. Như vậy thì khi có người 
đến phỉ báng, làm nhục, liền xem đó như sự cọ xát, rèn 
luyện [giúp đá thô] thành ngọc quý, như thế ắt phải 
vui mừng đón nhận, làm sao có thể nổi giận? 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

339

Hơn thế nữa, nếu ta bị phỉ báng mà không nổi 
giận, thì những lời xúc phạm ấy dù có nhiều đến đâu 
cũng chỉ như kẻ đốt lửa giữa khoảng không, rốt cuộc 
cũng phải tự lịm tắt. Bằng như nghe lời phỉ báng mà 
nổi giận thì cho dù hết lòng khéo léo biện bạch cũng 
chẳng khác nào con tằm mùa xuân nhả tơ làm kén, 
ngày càng tự trói chặt lấy chính mình. Như vậy, sự 
nóng giận chẳng những là vô ích mà còn gây hại nữa.

Đối với với hết thảy những lỗi lầm xấu ác khác 
cũng đều dựa theo đạo lý mà suy xét như thế. Nếu sự 
suy xét đạo lý đã được rõ ràng sáng tỏ thì mọi lỗi lầm 
xấu ác đều sẽ tự chấm dứt.

Thế nào là tu sửa lỗi lầm ngay từ trong tâm? [Đó 
là tự xét rằng], lỗi lầm xấu ác của con người có vô số 
nguyên nhân, nhưng hết thảy đều do tâm tạo tác. Nếu 
trong tâm mình an nhiên bất động thì lỗi lầm dựa vào 
đâu mà sinh khởi? Người tu học [phương pháp sửa lỗi 
này] đối với những lỗi lầm xấu ác như háo sắc, tham 
danh, tham tiền của, dễ nóng giận v.v... không cần 
thiết phải truy đuổi tìm kiếm đối trị từng loại, chỉ cần 
một lòng chuyên chú làm thiện, lúc nào cũng duy trì ý 
niệm chân chánh, thì bao nhiêu ý niệm tà vạy xấu ác sẽ 
tự nhiên không thể khởi lên làm ô nhiễm. Ví như khi 
mặt trời rực sáng giữa không trung, các loài yêu ma 
quỷ quái thảy đều trốn mất. Đây là [phương pháp sửa 
lỗi] chân truyền tinh tế nhất. Mọi lỗi lầm đều do tâm 
tạo tác, nên cũng do nơi tâm mà sửa đổi. Ví như việc 
đốn trừ loài cây độc, phải trực tiếp chặt phá ngay vào 
gốc rễ, đâu cần phải đốn tỉa từng cành nhánh, ngắt bỏ 
từng chiếc lá?



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

340

Nói chung thì phương pháp đối trị [lỗi lầm] ngay 
từ trong tâm là vượt trội và [hiệu quả] hơn hết. Đang 
khi tu tập giữ tâm thanh tịnh, nếu trong tâm vừa khởi 
động niệm [xấu ác] liền tức thời rõ biết; rõ biết rồi thì 
niệm [xấu ác đó] liền tự nhiên không còn nữa. 

Bằng như chưa đủ sức để tu tập theo phương 
pháp trị tâm, thì nên dùng phương pháp suy xét rõ 
ràng theo đạo lý để trừ bỏ lỗi lầm. 

Nếu vẫn chưa đủ sức dùng phương pháp suy lý, 
thì nên dùng phương pháp đối trị theo sự việc [sai 
trái] đã biểu hiện.

Nếu như sử dụng phương pháp trị tâm cao nhất, 
đồng thời kèm theo những phương pháp còn lại, như 
vậy cũng chẳng có gì sai lầm. Nhưng nếu chỉ biết sử 
dụng những phương pháp kém hiệu quả mà không 
biết đến phương pháp vượt trội hơn thì thật là khờ 
dại.

Cho nên, khi phát nguyện sửa đổi lỗi lầm xấu ác, 
thì giữa nơi sáng rõ nên cầu được bạn tốt nhắc nhở, 
ở chỗ u tối khuất lấp nên nguyện có quỷ thần soi xét 
chứng minh. Hết lòng sám hối [những tội lỗi đã qua], 
ngày đêm không chút giải đãi buông lung, trải qua 
một tuần, hai tuần, cho đến một tháng, hai tháng, ba 
tháng... ắt phải có hiệu quả ứng nghiệm. Chẳng hạn 
như cảm thấy tinh thần điềm nhiên, thư thái khoáng 
đạt; hoặc cảm thấy như trí tuệ khai mở, hốt nhiên 
sáng suốt; hoặc có những lúc rơi vào cảnh rối ren 
phiền nhiễu nhưng cảm xúc, suy nghĩ đều suốt thông 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

341

không vướng mắc; hoặc có những lúc gặp kẻ oán thù 
nhưng có thể bình tâm đổi giận làm vui; hoặc mơ thấy 
nôn mửa ra vật đen tối; hoặc mộng thấy các bậc hiền 
thánh ngày trước hiện đến dắt dẫn ân cần; hoặc mơ 
thấy mình đi lại nhẹ nhàng trên hư không, hoặc mộng 
thấy những thứ như cờ phướn, lọng quý, đủ mọi cảnh 
tượng thù thắng tốt đẹp... Hết thảy những điều như 
thế đều là biểu hiện của việc đã dứt trừ được lỗi lầm 
xấu ác. Tuy nhiên, không được bám chấp vào những 
thành tựu như thế mà vội khởi tâm cao ngạo tự mãn, 
vì như thế sẽ ngăn trở ta không thể tiến bộ thêm nữa.

Xưa có người tên Cừ Bá Ngọc, khoảng năm 20 
tuổi đã thấy rõ được những lỗi lầm xấu ác trước đây 
của mình và dứt trừ sửa đổi được hết thảy. Sang đến 
năm 21 tuổi mới biết những sự cải hối trước đây của 
mình thật ra vẫn chưa dứt hết [được lỗi lầm]. Sang 
năm 22 tuổi thì ông nhìn lại năm 21 tuổi, [quan sát 
những việc đã qua] như trong giấc mộng, [lại tiếp tục 
sửa lỗi]. Cứ như thế năm này sang năm khác, ông vẫn 
kiên trì tuần tự sửa lỗi. Cho đến năm 50 tuổi vẫn còn 
[nhìn lại] thấy được lỗi lầm của năm 49 tuổi. 

Việc học sửa lỗi của người xưa là như thế. Chúng 
ta đều là những kẻ phàm tục tầm thường, những 
điều lỗi lầm xấu ác tích tụ dẫy đầy không kể xiết, thế 
mà khi nhìn lại những việc đã qua lại thường chẳng 
thấy được lỗi lầm chi cả! Ấy là bởi tâm mê muội nên 
mắt bị che mờ. 

Tuy nhiên, con người khi lỗi lầm xấu ác quá sâu 
nặng cũng có những biểu hiện có thể thấy được. Chẳng 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

342

hạn như tinh thần u ám, bế tắc, nói trước quên sau, 
hoặc không duyên cớ gì nhưng trong tâm vẫn thường 
phiền não, bực dọc; hoặc đối diện với người hiền 
lương quân tử thì cảm thấy hổ thẹn ngượng ngùng; 
hoặc được nghe những lời bàn luận chân chánh nhưng 
lại không vui thích; hoặc thường bị rơi vào cảnh làm 
ơn mắc oán; hoặc đêm nằm mộng thấy những chuyện 
điên đảo trái nghịch... Nếu nặng nề quá có thể sinh ra 
nói năng lộn xộn, tâm thần bất định... Hết thảy những 
điều như vậy đều là biểu hiện của việc làm xấu ác. Nếu 
thấy có một trong những biểu hiện như thế thì phải lập 
tức phát tâm mạnh mẽ phấn chấn, quyết lòng dứt bỏ 
lỗi cũ, dựng xây đời mới. 

Mong sao người đọc [hiểu đúng được những điều 
như trên để] không tự dối mình.

TÍCH CHỨA ĐIỀU LÀNH

Kinh Dịch nói: “Nhà nào tích chứa điều lành ắt có thừa 
niềm vui.” Thuở xưa, họ Nhan mang con gái gả cho 
Thúc Lương Hột vì xét thấy tổ tiên nhiều đời của ông 
này từng tạo nhiều phước đức, do đó tin chắc rằng con 
cháu về sau ắt phải được hưng thịnh, tốt đẹp.1 Đức 
Khổng tử khi ngợi khen vua Thuấn là bậc đại hiếu có 
nói rằng: “Tông miếu tổ tiên được thờ kính, con cháu nhiều 
đời gìn giữ phước lành.” Những lời như thế đều là sự 

1 Thúc Lương Hột về sau sinh ra một bậc thánh nhân, chính là đức 

Khổng tử.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

343

luận giải rốt ráo, rõ ràng. Nay ta lại thử đem những 
chuyện có thật đã qua để chứng minh cho lập luận này.

Quan Thiếu sư họ Dương, tên Vinh, quê ở huyện 
Kiến Ninh,1 tổ tiên nhiều đời làm nghề chèo thuyền 
[đưa người sang sông] để sinh sống. Gặp lúc trời mưa 
lâu, nước sông suối dâng cao, dòng chảy rất xiết, cuốn 
trôi cả những vùng dân cư, người chết đuối cứ theo 
dòng sông mà trôi xuống. Những thuyền khác đều 
tranh nhau vớt lấy tài sản quý giá trôi trên sông, chỉ 
riêng ông cố và ông nội của Thiếu sư, hai người đều hết 
sức lo việc cứu người, hoàn toàn không vớt lấy một chút 
tài vật nào. Người trong làng đều cười chê họ là ngu dại.

Đến khi cha của Thiếu sư sinh ra, gia đình dần dần 
khá giả lên. Bỗng có vị thần hóa hình thành một đạo 
nhân đến bảo người nhà rằng: “Tổ phụ các người có 
âm đức lớn, con cháu sẽ được giàu có vinh hiển, nên 
cải táng [mộ tổ phụ] vào chỗ đất này...” Nói rồi chỉ cho 
một chỗ đất. Người nhà y theo chỉ dẫn của đạo nhân 
mà cải táng. Chỗ ấy sau này các thầy địa lý đều gọi là 
gò bạch thố. 

Về sau sinh ra Thiếu sư, năm 20 tuổi2 đỗ tiến sĩ, 
làm quan tước vị lên đến Tam công. Ông cố và ông 
nội của Thiếu sư đều được triều đình truy tặng quan 

1 Huyện này thuộc tỉnh Phúc Kiến. Tiên sinh An Sĩ đã có kể lại câu 
chuyện này trong phần Giảng rộng nghĩa lý bài văn Âm chất, quyển 
Hạ, phần giảng rộng câu “Sông rộng giúp thuyền bè đưa người qua 
lại”. Ở đây chúng tôi dịch sát theo văn của Viên Liễu Phàm.

2 Nguyên tác dùng “nhược quán” (弱冠) tức là lễ đội mũ. Ngày xưa làm 
lễ này để đánh dấu lúc người con trai thực sự trưởng thành, thường 
là vào năm 20 tuổi. Tuy nhiên, theo ước lệ thì từ này cũng được dùng 
chỉ chung những người trẻ tuổi, vừa mới trưởng thành.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

344

tước như vậy. Con cháu về sau đều được hưng thịnh, 
tốt đẹp, cho đến nay1 vẫn còn nhiều người hiền đức.

***
Dương Tự Trừng người huyện Ngân,2 ban đầu vốn 

chỉ là một viên thư lại trong nha huyện, luôn giữ lòng 
nhân hậu, thi hành pháp luật một cách công bình. Quan 
huyện khi ấy là người nghiêm khắc, một hôm tùy tiện 
dùng roi đánh một người tù đến nỗi máu chảy đầy sân 
mà vẫn chưa hết cơn giận. Họ Dương quỳ xuống xin 
tha. Quan huyện nói: “Người này vi phạm pháp luật, 
làm trái đạo lý, ta làm sao có thể không tức giận?” Tự 
Trừng khấu đầu thưa rằng: “[Tăng tử có nói:] ‘Bề trên 
lỗi đạo, dân chúng phóng túng buông thả đã lâu, như 
hiểu được tình cảnh đó thì [khi xét xử tội trạng] nên 
thương xót họ, chớ lấy [việc trừng phạt được tội ác] 
làm vui.’3 [Theo như lời ấy thì] vui còn không được, 

1 Tức là vào thời của Viên Liễu Phàm.
2 	Huyện Ngân ngày nay là huyện Ninh Ba, thuộc tỉnh Chiết Giang. 

Tiên sinh An Sĩ có kể chuyện ông này trong phần Giảng rộng 
nghĩa lý bài văn Âm chất, quyển Hạ, phần giảng rộng câu “Hết 
thảy việc ác quyết không làm, hết thảy việc lành xin vâng theo”, 
chuyện “Chịu đói nuôi tù”, nhưng chép tên là Dương Sĩ Trừng  
(楊士懲) và có một vài chi tiết nhỏ khác biệt. Ở đây chúng tôi dịch sát 
theo văn của Viên Liễu Phàm.

3 Ở đây họ Dương dẫn lời Tăng tử trong sách Luận ngữ. Khi Dương 
Phu được mời ra làm quan phụ trách hình pháp, có đến xin Tăng tử 
chỉ dạy. Ông nói: “上失其道，民散久矣！如得其情，則哀矜而勿喜。- 
Thượng thất kỳ đạo, dân tán cửu hỹ. Như đắc kỳ tình, tắc ai căng nhi 
vật hỷ.” (Bề trên lỗi đạo, dân chúng phóng túng buông thả đã lâu, 
như hiểu được tình cảnh đó thì [khi xét xử tội trạng] nên thương xót 
họ, chớ lấy [việc trừng phạt được tội ác] làm vui.) Xem sách Luận 
ngữ, chương thứ 19 - Tử Trương, tiết thứ 19.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

345

huống chi lại nổi giận?” Quan huyện nghe lời ấy rồi 
liền thôi không giận nữa.

Nhà Tự Trừng rất nghèo, nhưng có ai mang quà 
biếu đến đều tuyệt đối không nhận. Gặp lúc thiếu lương 
thực, tù nhân phải chịu đói, ông thường tìm đủ mọi cách 
để có cho họ ăn. Ngày kia, có thêm một số tù nhân mới 
được giải đến đang đợi cho ăn, gặp lúc nhà ông đã gần 
hết gạo, nếu mang cấp cho tù nhân thì cả nhà phải chịu 
đói, nếu giữ gạo lại ăn thì những người tù kia thật đáng 
thương. Ông liền đem việc ấy bàn với vợ. Vợ ông hỏi: 
“Những người tù ấy từ đâu chuyển đến?” Ông đáp: “Từ 
Hàng Châu đến, dọc đường đã phải chịu đói rất lâu, 
thấy rõ sắc mặt xanh lè!” Nhân đó, [vợ chồng] ông liền 
lấy hết số gạo còn lại trong nhà, nấu cháo mang đến cho 
tù nhân ăn. 

Về sau, ông sinh được 2 người con trai. Con trưởng 
là Dương Thủ Trần, con thứ là Dương Thủ Chỉ, cả 2 đều 
làm quan Lại Bộ Thị lang ở 2 vùng Nam (kinh) và Bắc 
(kinh).1 Lại có 2 người cháu nội, cháu lớn làm quan đến 
chức Hình Bộ Thị lang, cháu nhỏ làm quan Liêm Hiến2 
ở tỉnh Tứ Xuyên, đều là những vị quan có danh tiếng. 
Ngày nay,3 các ông Sở Đình, Đức Chính đều là con cháu 
của Dương Tự Trừng.

***
1 Tiên sinh An Sĩ chỉ đề cập đến một người con của ông này là Dương 

Thủ Trần, làm quan đến chức Hàn Lâm Học sĩ.
2 Liêm Hiến: chức quan này về sau gọi là Án Sát, phụ trách về hình sự. 
3 Tức vào thời tiên sinh Viên Liễu Phàm.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

346

Trong khoảng niên hiệu Chính Thống,1 Đặng Mậu 
Thất cầm đầu nổi loạn ở Phúc Kiến, những kẻ có học 
và dân thường cùng theo hưởng ứng rất đông. Triều 
đình cử quan Đô hiến là Trương Giai từ huyện Ngân 
kéo quân về phía nam để chinh phạt. Trương Đô hiến 
dùng mưu bắt được giặc loạn, sau đó liền cử viên Đô 
sự họ Tạ thuộc Bố Chánh ty [của tỉnh Phúc Kiến] đi 
truy lùng bắt giết những kẻ theo giặc loạn. Tạ Đô sự 
cố sức điều tra được danh sách những người đã theo 
giặc. Sau đó, đối với những gia đình nào không có tên 
trong danh sách liền kín đáo sai người đến trao cho 
một lá cờ nhỏ bằng vải trắng, dặn họ vào ngày quân 
binh truy quét thì cắm lá cờ ấy trước cửa. Tạ Đô sự 
lại nghiêm cấm quân lính không được giết người bừa 
bãi, nhờ vậy mà cứu sống được đến hàng vạn người 
[không phải chết oan].

Về sau, con trai của Tạ Đô sự là Tạ Thiên thi đỗ 
Trạng nguyên, làm quan đến chức Tể tướng. Cháu 
nội là Tạ Phi cũng đỗ Thám hoa.

***
Ở huyện Bồ Điền [thuộc tỉnh Phúc Kiến] có nhà 

họ Lâm, đời trước có một lão bà ưa thích làm điều 
thiện, thường làm bánh bột gạo rồi đem bố thí cho 
người, ai đến xin cũng cho, không chút phiền hà. Có 
một vị tiên hóa hình làm đạo nhân, sáng nào cũng 
đến xin đến 6, 7 cái bánh. Lão bà ngày nào cũng đưa 

1 Niên hiệu Chính Thống là vào đời vua Minh Anh Tông, kéo dài từ năm 
1436 đến năm 1449.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

347

cho, trải qua 3 năm đều đặn như vậy. Vị tiên thấy 
được tấm lòng chân thành của bà rồi, liền nói: “Ta 
ăn bánh của bà đã 3 năm, biết làm sao đền đáp? Sau 
nhà bà có một chỗ đất, [khi nào bà mất đi, dặn trước 
người nhà hãy] chôn cất bà nơi ấy, con cháu về sau 
sẽ được hưởng quan tước nhiều như số hạt mè trong 
một thăng mè.”

Người con trai theo lời mẹ dặn, chôn cất lão bà 
nơi chỗ đất ấy. Ngay đời sau đó đã có 9 người đỗ 
đạt. Trải qua nhiều đời sau nữa thì những người 
quyền quý quan tước trong họ ấy rất nhiều. Tỉnh 
Phúc Kiến có lưu truyền câu tục ngữ rằng: “Không 
có họ Lâm thì không lập được bảng vàng” [ý nói 
không một khoa thi nào lại không có người họ Lâm 
đỗ đạt].

***
Cha của quan Thái sử Phùng Trác Am1 khi còn 

học ở trường huyện, vào một ngày mùa đông cực kỳ 
rét buốt, dậy sớm đến trường học, giữa đường bỗng 
nhìn thấy một người bị ngã nằm trong đống tuyết, 
đến sờ vào thì thấy đã bị tê cứng đến nửa người rồi. 
Ông liền cởi chiếc áo ấm đang mặc ra đắp cho người 
ấy, rồi đưa về nhà cứu sống.

1 Tiên sinh An Sĩ có kể lại câu chuyện này phần Giảng rộng nghĩa lý bài 
văn Âm chất, quyển Thượng, phần giảng rộng câu “Chu cấp cơm ăn 
áo mặc cho người lỡ đường đói rét”, với một số chi tiết hơi khác biệt. 
Ở đây chúng tôi dịch sát theo văn của Viên Liễu Phàm.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

348

Sau đó, ông mộng thấy một vị thần bảo rằng: “Ông 
cứu được một mạng người, có tâm chí thành, nay ta 
sai Hàn Kỳ1 đến làm con ông.” [Nhân đó nên] đến khi 
sinh con trai liền đặt tên là Phùng Kỳ, [sau mới lấy 
hiệu là Trác Am].

***
Quan Thượng thư họ Ưng người Đài Châu [thuộc 

tỉnh Chiết Giang], thuở còn thanh niên học tập trong 
vùng núi, ban đêm có bọn ma quỷ tụ tập kêu rú, 
thường khiến mọi người kinh sợ, nhưng riêng ông 
không chút sợ sệt. 

Một đêm nọ, ông nghe tiếng quỷ nói: “Có một 
phụ nữ kia vì chồng đi xa đã lâu không về, cha mẹ 
chồng [nghĩ là con mình đã chết nên] ép cô ấy phải 
lấy chồng khác. [Cô ấy không chịu nên] đêm mai sẽ 
thắt cổ tự tử ở nơi ấy. Vậy là ta có người thế thân rồi.”

Họ Ưng nghe biết được tên người phụ nữ trong 
câu chuyện, liền ngầm bán ruộng nhà được 4 lượng 
bạc, rồi viết một bức thư giả làm thư của người chồng 
gửi về nhà, kèm theo cả 4 lượng bạc. Cha mẹ chồng 
của người phụ nữ kia được thư, xem chữ viết không 
phải của con mình nên nghi ngờ, nhưng rồi lại nghĩ: 
“Thư có thể giả, nhưng tiền làm sao giả được?” Vì 
thế, họ cho rằng con mình vẫn bình an không xảy ra 
chuyện gì. Người phụ nữ kia nhờ vậy không [bị ép] 
lấy chồng khác.

1 Hàn Kỳ (1008-1075) vốn là một vị Tể tướng có tài văn võ song toàn 
vào đời Tống.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

349

Về sau, người chồng quay về, vợ chồng lại được 
đoàn tụ như xưa. Một đêm, họ Ưng lại nghe quỷ nói 
với nhau: “Ta đã sắp có người thế thân, chỉ do gã tú tài 
này phá hỏng chuyện của ta.” Có con quỷ gần đó hỏi: 
“Sao mày không hại nó?” Quỷ kia đáp rằng: “Thượng 
đế thấy người này tâm địa tốt lành nên đã truyền lệnh 
ghi âm đức cho ông ta sau này sẽ làm quan Thượng 
thư, tao làm sao có thể hại được?”

Họ Ưng nghe như vậy càng thêm nỗ lực, việc thiện 
ngày càng làm được nhiều hơn, phước đức càng thêm 
sâu dày. Gặp năm mất mùa đói kém, ông liền mang 
gạo của nhà ra cứu giúp cho người đói; gặp người 
thân thích có việc nguy cấp, ông liền ân cần giúp đỡ 
họ vượt qua; gặp những hoàn cảnh trái nghịch, ông 
thường quay lại tự xét lỗi mình rồi vui vẻ chấp nhận. 
Con cháu của ông đỗ đạt thành danh, tính đến nay1 
số lượng rất nhiều.

***
Huyện Thường Thục [thuộc tỉnh Giang Tô] 

có người tên Từ Thức, hiệu Phượng Trúc. Cha 
ông vốn là người giàu có. Gặp một năm mất mùa 
đói kém, cha ông là người trước tiên trong toàn 
huyện đề xướng việc hủy bỏ không thu tô [của 
nông dân], sau đó lại mang lúa gạo trong nhà ra 
phân phát cứu giúp người đói thiếu. Đến đêm 

1 Tức là vào thời đại của tiên sinh Viên Liễu Phàm.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

350

nghe tiếng quỷ thần nơi cửa trước hô to rằng: 
“Ngàn vạn lần quyết không lừa dối, tú tài nhà 
họ Từ sẽ đỗ cử nhân.” Nhiều đêm liên tiếp đều 
nghe tiếng hô to như vậy. Năm ấy, Phượng Trúc 
dự kỳ thi Hương quả nhiên đỗ cử nhân. Cha ông 
nhân đó càng nỗ lực làm thiện, ngày càng nhiều 
hơn, không chút biếng trễ. Những việc như tu 
sửa cầu đường, cúng dường trai tăng, cứu giúp 
người nghèo đói... cho đến hết thảy những việc 
mang lại lợi ích [cho người khác] ông đều cố hết 
sức làm. Về sau lại nghe tiếng quỷ thần hô to nơi 
cửa trước rằng: “Ngàn vạn lần quyết không lừa 
dối, cử nhân nhà họ Từ sẽ làm quan đến chức Đô 
Đường.”1 Về sau, Phượng Trúc [quả nhiên] làm 
quan đến chức Tuần phủ Lưỡng Chiết.2 

***
Có viên Chủ sự bộ Hình tên Đồ Khang Hy là 

người quê ở phủ Gia Hưng [thuộc tỉnh Chiết Giang]. 

1 Danh xưng Đô Đường vào đời nhà Đường chỉ chung 6 vị quan Thượng 
thư, vì nơi làm việc của họ đặt chung trong một tòa nhà gọi là Đô 
Đường. Phía đông gồm bộ Lại, bộ Hộ, bộ Lễ; phía tây gồm bộ Hình, 
bộ Binh, bộ Công. Triều Đường, triều Tống, triều Kim đều gọi nơi làm 
việc của vị quan đầu tỉnh là Đô Đường, nên quan đầu tỉnh cũng gọi 
là Đô Đường. Triều Minh dùng danh xưng Đô Đường để gọi các quan 
đứng đầu Đô Sát viện, như Đô Ngự sử, Phó Đô Ngự sử... Các quan 
tuần phủ được phong các quan hàm như trên cũng đều được gọi là 
Đô Đường. Đây là trường hợp của của Từ Phượng Trúc, vì ông được 
phong làm Tuần phủ Lưỡng Chiết. 

2 Lưỡng Chiết: danh xưng có từ đời Bắc Tống, bao gồm Chiết Đông và 
Chiết Tây, về sau đều hợp lại thuộc địa phận tỉnh Chiết Giang.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

351

Một đêm nọ, ông vào trong ngục, thận trọng tra hỏi 
tỉ mỉ trường hợp của từng người tù, qua đó phát 
hiện được một số người vô tội. Ông không lấy đó 
làm công lao của riêng mình, liền bí mật viết hết lời 
khai của các tù nhân thành văn bản trình lên quan 
Thượng thư bộ Hình. Sáng sớm hôm sau khi xét xử 
tội nhân, quan Thượng thư dựa theo những lời ông 
đã báo lên mà tra hỏi, hết thảy tù nhân đều khâm 
phục nhận chịu, nhờ đó làm rõ và phóng thích được 
hơn mười người bị oan. Bấy giờ, [qua sự việc ấy,] 
dân chúng ở kinh đô đều ca tụng quan Thượng thư 
là người sáng suốt.

Đồ Khang Hy lại thưa với quan Thượng thư rằng: 
“Ngay ở chốn kinh thành mà còn có nhiều người dân 
bị oan ức, dân chúng bốn phương số nhiều đến hàng 
triệu người, lẽ nào lại không có những kẻ bị oan? Vì 
thế, cứ 5 năm một lần triều đình nên cử một vị quan 
Giảm hình [về các địa phương] tra xét sự thật [các vụ 
án] để phán xử lại cho công bằng.” Quan Thượng thư 
trình tấu đề nghị ấy lên triều đình, được chuẩn y. Bấy 
giờ, Đồ Khang Hy cũng được đề cử làm một trong số 
các quan Giảm hình.

Đêm nọ, Đồ Khang Hy mộng thấy một vị thần 
bảo rằng: “Mạng số của ông vốn không có con, nay 
ông đề nghị việc giảm hình rất hợp lòng trời, Ngọc 
Đế ban cho ông 3 người con, về sau đều sẽ được áo 
tía đai vàng.”1 Đêm ấy, vợ ông có thai rồi sinh ra con 
1 Áo tía đai vàng: có nghĩa là được đỗ đạt làm quan hiển hách. Áo tía 

(tử y) và đai vàng (kim yêu) đều là những thứ do triều đình ban tặng 
cho người có công trạng.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

352

trai là Đồ Ứng Huân. Sau lại sinh được Đồ Ứng Khôn, 
Đồ Ứng Tuấn. Cả ba người con ấy sau đều được quan 
tước hiển vinh.

***
Phủ Gia Hưng [thuộc tỉnh Chiết Giang] có người 

tên Bao Bằng, tự là Tín Chi. Cha ông làm quan Thái thú 
Trì Dương,1 sinh được 7 người con. Bao Bằng là con 
út, làm rể nhà họ Viên ở huyện Bình Hồ [cũng thuộc 
phủ Gia Hưng]. Ông Bao Bằng với cha tôi2 có giao tình 
hết sức thân mật. Ông học rộng tài cao nhưng đi thi 
nhiều lần không đỗ, [liền quay sang] chú tâm vào Phật 
học và Lão học.3 Một hôm, ông dạo chơi ở Mão Hồ về 
phương đông, bỗng gặp một ngôi chùa làng có pho 
tượng Quán Âm [đứng trong chùa mà] bị nước dột 
thấm ướt hết. Ông lục trong túi còn được 10 lượng bạc, 
liền trao hết cho thầy trụ trì để tu sửa mái chùa. Thầy 
trụ trì nói việc này tốn kém nhiều mà tiền như vậy quá 
ít, e không thể làm được. Bao Bằng liền lấy ra bốn xấp 
vải Tùng,4 lại soát trong rương hành lý được bảy cái áo 
vải kép loại tốt, chỉ vừa mới mua, liền trao tất cả cho 
thầy trụ trì. Người hầu có ý ngăn cản, Bao Bằng liền 
nói: “Chỉ cần thánh tượng Bồ Tát không bị hư hoại, ta 
dù không mặc áo cũng chẳng hề gì.” Thầy trụ trì cảm 

1 Trì Dương: nay là huyện Kinh Dương và một phần của huyện Tam 
Nguyên, đều thuộc quận Hàm Dương, tỉnh Thiểm Tây.

2 Tức tiên sinh Viên Liễu Phàm tự kể lại chuyện này.
3 Nguyên bản dùng nhị thị (二氏) để chỉ đạo Phật và đạo Lão. 
4 Vải Tùng: loại vải đặc biệt được sản xuất tại Tùng Giang.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

353

động rơi nước mắt, nói: “Đem tiền, vải, áo cúng dường, 
cũng không phải việc khó làm, nhưng tâm chí thành 
như ông thật không dễ có!”

Khi việc tu sửa ngôi chùa đã hoàn thành, Bao 
Bằng lại đưa cha mình cùng đi đến viếng chùa, nghỉ 
đêm lại đó. Ông mộng thấy có vị hộ pháp đến cảm tạ 
và nói: “Con ông sẽ được hưởng lộc ở đời.”

Về sau, con trai ông là Bao Biện, cháu nội là Bao Sanh 
Phương, đều đỗ đạt làm quan vinh hiển.

***
Huyện Gia Thiện [thuộc tỉnh Chiết Giang] có người 

tên Chi Lập. Cha ông trước đây là một viên thư lại giúp 
việc hình án trong huyện. Có người tù vô tội nhưng bị 
hãm hại phải chịu tội tử hình. Ông thấy vậy thương xót, 
muốn tìm cách xin cho được sống. Người tù [nhân lúc 
vợ vào thăm] nói với vợ rằng: “Ông Chi có lòng tốt cứu 
giúp, tôi thật hổ thẹn không biết lấy gì báo đáp. Ngày 
mai nàng hãy mời ông ấy đến nhà chơi, xin được đem 
thân hầu hạ chăn gối. Nếu ông ấy chấp nhận thì tôi có 
thể giữ được mạng sống.” Người vợ khóc mà vâng lời.

Hôm sau, khi ông Chi đến nhà, người vợ tự mình 
ra hầu rượu, nói rõ ý chồng mình. Ông Chi không 
chấp nhận, nhưng sau đó vẫn đem hết sức lo liệu sự 
việc. Khi người tù được tha, vợ chồng cùng đến nhà 
ông bái tạ rồi nói: “Ân đức của ông thật trên đời hiếm 
có. Nay biết ông không có con, chúng tôi có đứa con 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

354

gái vừa lớn, xin cho được theo làm hầu thiếp lo liệu 
việc nhà. Như vậy cũng là theo đúng lễ nghi.”

Ông Chi liền lo đủ lễ vật mà cưới về. Sau sinh ra 
Chi Lập, 20 tuổi đã thi đỗ đầu bảng, sau làm quan 
đến chức Khổng Mục trong Hàn Lâm viện.

Chi Lập sinh con là Chi Cao, Chi Cao sinh ra Chi 
Lộc, đều đỗ cử nhân, học vấn uyên bác. Chi Lộc lại 
sinh ra Chi Đại Luân thi đỗ tiến sĩ.1

***
Mười trường hợp vừa kể trên, việc làm của mỗi 

người đều khác biệt, nhưng giống nhau ở một điểm: 
tất cả đều là việc thiện. Tuy nhiên, xét đến chỗ tinh 
yếu cặn kẽ mà nói thì việc làm thiện còn có phân ra 
chân thật khác với giả dối, ngay thẳng khác với tà 
vạy, tích âm đức khác với tạo phước ở đời, đúng đắn 
khác với sai lầm, lệch lạc khác với chính đáng, một 
phần khác với trọn vẹn, lớn lao khác với nhỏ nhặt, 
khó khăn khác với dễ dàng. Hết thảy đều nên luận 
xét đến chỗ sâu xa. Nếu làm việc thiện mà không 
thấu hiểu cặn kẽ đạo lý, ắt có khi tưởng mình đang 
làm việc thiện mà không biết đó là tạo nghiệp xấu. 
Như vậy thì khổ nhọc tâm trí cũng chỉ là uổng phí, 
chẳng được ích lợi gì.
1 Chi Đại Luân thi đỗ tiến sĩ vào niên hiệu Vạn Lịch thứ hai (1574), như vậy 

ông là người đồng thời và đỗ tiến sĩ trước Viên Liễu Phàm 12 năm. Ông 
được bổ làm quan trải qua nhiều chức vụ, cuối cùng là Tri huyện Phụng 
Tân. Ông có để lại nhiều tác phẩm như: Thế mục lưỡng triều biên niên sử, 
Chi tử dư tập, Hoa tụy từ...



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

355

Như thế nào là chân thật khác với giả dối? 

Xưa có một nhóm các nho sinh đến tham vấn hòa 
thượng Trung Phong, thưa hỏi rằng: “Nhà Phật đưa ra 
thuyết nhân quả báo ứng như bóng theo hình, nhưng 
nay thấy người kia làm việc thiện mà con cháu họ 
không được hưng thịnh, lại thấy người nọ làm việc ác 
mà con cháu họ sung túc thịnh vượng. Như vậy, thuyết 
của nhà Phật thật chẳng lấy gì để làm bằng cứ cả.”

Hòa thượng Trung Phong đáp: “Khi cảm xúc trần 
tục chưa dứt sạch thì con mắt chân chánh chưa thể 
khai mở. Đối với việc thiện mà xem là ác, đối với việc 
ác lại xem là thiện, những việc như thế rất thường 
gặp. Sao các ông không tự trách chỗ thấy biết điên 
đảo sai lầm của mình mà ngược lại oán trách sự báo 
ứng của đạo trời cho là sai lệch?”

Các nho sinh liền hỏi: “Thiện và ác [là hai điều 
trái ngược nhau], sao có thể nhận biết điên đảo như 
thầy nói?”

Hòa thượng liền bảo họ mỗi người hãy đưa ra sự 
mô tả để phân biệt thiện ác. 

Một người nói: “Mắng nhiếc, nhục mạ người khác 
là ác; cung kính, lễ phép với người khác là thiện.” Hòa 
thượng Trung Phong nói: “Chưa hẳn đã là như vậy.”

Một người khác nói: “Tham muốn tiền của, làm 
bậy để lấy của người khác là ác; ngay thẳng thanh bạch 
không lừa gạt lấy của người khác là thiện.” Hòa thượng 
Trung Phong lại nói: “Chưa hẳn đã là như vậy.”



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

356

Mỗi người trong nhóm nho sinh đều nói ra cách 
hiểu của mình, hòa thượng Trung Phong đều bảo là 
chưa đúng. Cuối cùng, cả nhóm cùng thưa thỉnh ngài 
nói ra lý lẽ đúng thật. 

Hòa thượng bảo họ: “Việc làm mang lại lợi ích 
cho người khác, đó gọi là thiện; việc làm chỉ mưu lợi 
ích riêng cho bản thân mình, đó gọi là ác. Nếu có thể 
mang lại lợi ích cho người, thì việc mắng nhiếc, nhục 
mạ người cũng đều là thiện. Nếu chỉ vì lợi ích riêng 
tư cho bản thân mình thì việc cung kính, lễ phép với 
người khác cũng đều là ác. 

“Vì thế, người làm việc thiện lấy sự lợi ích cho 
người khác làm việc chung, thì việc chung ấy là chân 
thật; xem lợi ích của bản thân mình là việc riêng tư, 
việc [mưu lợi] riêng tư ấy ắt là giả dối. 

“Làm việc thiện xuất phát từ tâm chân thành là 
chân thật, không xuất phát từ bản tâm, chỉ bắt chước 
làm theo là giả dối. 

“Làm việc thiện mà hoàn toàn không vướng chấp 
vào hình tướng là chân thật, vướng mắc nơi hình 
tướng phân biệt là giả dối.1 

“Đối với hết thảy những việc tương tự khác, các 
ông đều nên [dựa theo các nguyên tắc nêu trên mà] 

1 Nguyên bản dùng “vô vi nhi vi” (無為而為) và “hữu vi nhi vi” (有為而為) 
để phân biệt. Đây là tư tưởng đã được giảng rõ trong kinh Kim Cang, 
được mô tả như là “trụ tướng” và “bất trụ tướng”. Làm thiện theo cách 
“vô vi” thì không phân biệt có mình và người khác, do đó không có 
sự mong cầu báo đáp, nên tâm thiện ấy là chân thật. Làm thiện theo 
cách “hữu vi” thì có sự so đo tính toán, ắt phải có sự mong cầu báo 
đáp, thậm chí còn mong được báo đáp sao cho xứng đáng, nên tâm 
thiện ấy là giả dối.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

357

tự mình khảo xét [phân biệt giữa thiện hay ác, chân 
thật hay giả dối].”

Như thế nào là ngay thẳng khác với tà vạy?
Người đời nay thấy những kẻ thật thà dễ sai bảo thì 

xem đó là người hiền lành mà chọn dùng. Bậc thánh 
nhân [xưa kia] thà chọn dùng những người có chí khí 
hướng thiện hoặc có quyết tâm không làm việc ác.1 Với 
những kẻ thật thà dễ sai bảo, tuy ở trong một thôn xóm 
thì có thể xem là tốt, nhưng đối với nền đạo đức chung 
thì đó là những kẻ gây tổn hại [vì chỉ biết thuận theo 
thế tục chứ không hề có ý chí hướng thiện].

Cho nên, cách phân biệt thiện ác của người thế tục 
đem so với bậc thánh nhân rõ ràng có sự trái ngược 
nhau. Từ đó mà suy ra, hết thảy những sự chọn lựa 
yêu ghét, lấy bỏ của người đời cũng đều có sai lầm. 
Sự phân biệt những điều phước thiện hay tà ác, họa 
hại của quỷ thần cũng đều tương đồng với sự phân 
biệt những điều đúng đắn hay sai lầm của bậc thánh 
nhân, nhưng lại khác biệt với những sự phân biệt yêu 
ghét, lấy bỏ của người đời.

1 Nguyên tác dùng “cuồng quyến” (狂獧). Sách Mạnh tử, chương Tận 

tâm, phần Hạ, tiết thứ 37 chép rằng: “孟子曰：孔子不得中道而與之，
必也狂獧乎！狂者進取；狷者有所不為也。” - Mạnh tử viết: “Khổng 
tử bất đắc trung đạo nhi dữ chi, tất dã cuồng quyến hồ! Cuồng giả 
tiến thủ, quyến giả hữu sở bất vi dã.” (Mạnh tử nói: “Khổng tử không 
tìm được hạng người theo trung đạo để truyền dạy, ắt phải nhận lấy 
những kẻ cuồng quyến thôi. Cuồng là chỉ người có chí khí tiến lên, 
quyến là những kẻ quyết không làm điều trái đạo lý.”) Như vậy, quan 
điểm của Viên Liễu Phàm có thể xuất phát từ đây, và thánh nhân mà 
ông dẫn ra đó hẳn là Khổng tử. Vì thế, chúng tôi chuyển dịch theo sự 
giảng giải của Mạnh tử.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

358

Vì thế, nếu muốn làm thiện tích đức, chắc chắn 
không thể tùy theo những điều tai nghe mắt thấy 
[của riêng mình], mà phải xuất phát từ cội nguồn sâu 
thẳm kín đáo trong tâm, âm thầm tu sửa gột rửa [dứt 
sạch mọi điều tà vạy]. Nếu chỉ còn duy nhất một tâm 
nguyện cứu người giúp đời, đó là [làm thiện một cách] 
ngay thẳng, chỉ cần khởi lên một mảy may tâm niệm 
dối người gạt đời, ắt đó là [làm thiện một cách] tà vạy; 
nếu chỉ duy nhất một tâm nguyện thương người yêu 
đời, đó là ngay thẳng, chỉ cần khởi lên một mảy may 
tâm niệm giận người hận đời, ắt đó là tà vạy; nếu chỉ 
duy nhất một tâm nguyện cung kính người khác, đó là 
ngay thẳng, chỉ cần khởi lên một mảy may tâm niệm 
bỡn cợt, ắt đó là tà vạy. Những [lý lẽ phân biệt như thế] 
đều nên phân tích khảo xét cho thật kỹ lưỡng.

Như thế nào là tích âm đức khác với tạo phước 
ở đời?

Những việc thiện mà người đời thấy biết được, 
đó là tạo phước ở đời. Những việc thiện mà người 
đời không hay biết, đó là tích âm đức.1 Tích âm đức 
thì được trời báo đáp, còn tạo phước ở đời thì được 
hưởng tiếng tốt. Tiếng tốt đó cũng là phước báo vậy. 
Nhưng danh tiếng vốn là chỗ đối kỵ với [lẽ tự nhiên 

1	Nguyên tác dùng “dương thiện” và “âm đức”. Dương thiện để chỉ 
những việc làm thiện biểu lộ rõ ràng với người đời. Tuy nhiên, theo 
cách hiểu của đạo Phật thì chỉ cần khởi tâm bám chấp vào hình tướng 
hoặc mong cầu báo đáp thì đều có thể xem là rơi vào những việc làm 
“cầu phước”, và phước báo về sau cũng do đó mà tự nhiên bị giới hạn, 
không thể sánh được với những việc làm phát khởi hoàn toàn do tâm 
từ bi, vị tha.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

359

của] tạo vật. Người nào được thọ hưởng danh tiếng 
tốt đẹp mà không thực xứng đáng thì đa phần đều 
phải chuốc lấy tai họa. Người nào không có lỗi lầm 
xấu ác gì mà phải oan ức nhận lấy tiếng xấu thì con 
cháu lại thường được nhanh chóng phát đạt. Sự khác 
biệt giữa tích âm đức với tạo phước ở đời thật hết sức 
tinh tế, nhỏ nhặt khó thấy. 

Như thế nào là đúng đắn khác với sai lầm?

Nước Lỗ [vào thời Xuân Thu] có luật định rằng, 
người nước Lỗ khi bỏ tiền ra để chuộc dân nước Lỗ [bị 
bắt làm nô lệ] từ các nước chư hầu khác về1 đều có thể 
đến quan phủ [địa phương] nhận lại số tiền đó. Tử 
Cống chuộc người về nhưng không chịu nhận lại tiền. 

Khổng tử biết chuyện liền chê trách, nói: “Trò Tứ2 
làm sai rồi. Bậc thánh nhân làm việc gì đều [nhắm 
đến việc] sửa đổi phong tục tập quán [cho tốt hơn], 
để dẫn dắt dạy dỗ người đời những điều có thể làm 
được, chứ không chỉ riêng tự thân mình làm. Nay ở 
nước Lỗ rất ít người giàu có, đa số là dân nghèo, nếu 
[chuộc người về rồi] nhận lại tiền mà xem là không 
liêm khiết thì làm sao tiếp tục chuộc [người khác] 

1 Trong thời Xuân Thu, khi các nước chư hầu đánh nhau, người dân có 
thể bị quân nước khác bắt về làm nô lệ phục dịch, nhưng cho phép 
chuộc về bằng tiền. Quy định của nước Lỗ nhằm khuyến khích người 
dân nước Lỗ mang tiền đi chuộc nô lệ người nước Lỗ ở các nước khác 
về. 

2 Tử Cống tên là Tứ. Vì là quan hệ thầy trò nên Khổng tử gọi Tử Cống 
bằng tên thật.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

360

nữa? Từ nay về sau [e rằng sẽ] không còn ai chuộc 
dân Lỗ [bị bắt làm] nô lệ ở các nước khác về nữa rồi!” 

Lại khi Tử Lộ cứu sống một người suýt chết đuối, 
người ấy mang một con trâu đến tạ ơn, Tử Lộ nhận 
lấy. Khổng tử biết chuyện vui mừng nói: “Từ nay 
nước Lỗ ắt sẽ có nhiều kẻ [dám liều mình] cứu người 
chết đuối.”

Nếu theo cách nhìn của người thế tục thì Tử Cống 
[chuộc người mà] không nhận lại tiền là tốt, còn Tử 
Lộ [cứu người mà] nhận trâu là xấu. [Thế nhưng] 
Khổng tử lại khen Tử Lộ mà chê Tử Cống, cho nên 
biết rằng việc làm thiện không xét theo sự việc đang 
xảy ra, mà phải xét [đến những ảnh hưởng] lan rộng 
ngấm ngầm [theo sau sự việc ấy]; không xét theo hiện 
tại nhất thời, mà phải xét về [tác động] lâu dài; không 
xét riêng một người, mà phải xét [đến ảnh hưởng đối 
với] nhiều người.

Nếu việc đang làm tuy là việc thiện, nhưng ảnh 
hưởng lan rộng có hại cho người khác, thì việc ấy tuy 
có vẻ như thiện nhưng kỳ thật lại là sai lầm. Nếu việc 
đang làm tuy là bất thiện, nhưng ảnh hưởng lan rộng 
có thể cứu giúp người khác, thì việc ấy tuy có vẻ như 
bất thiện nhưng kỳ thật lại là đúng đắn. Ở đây chỉ lấy 
riêng một ý tiêu biểu là [thiện và bất thiện] mà luận 
giải, còn những ý nghĩa khác như [việc làm] hợp đạo 
nghĩa lại giống như phi nghĩa, [việc làm] đúng lễ giáo 
lại giống như trái lễ, [việc làm] giữ đúng chữ tín lại 
giống như bất tín, [việc làm] từ ái lại giống như không 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

361

có lòng từ... hết thảy đều nên phân biệt chọn lựa cho 
rõ ràng. 

Như thế nào là lệch lạc khác với chính 
đáng?

Tể tướng Lã Văn Ý1 khi mới từ quan về quê, 
dân chúng khắp nơi trong nước đều hết lòng kính 
ngưỡng, xem như núi Thái Sơn, như sao Bắc Đẩu. Có 
một người cùng làng uống rượu say mắng chửi ông, 
ông không giận, nói với người hầu rằng: “Người ấy 
say rồi, đừng so đo với hắn.” Rồi đóng cửa lại không 
quan tâm đến. Qua năm sau, người ấy phạm tội tử 
hình bị giam vào ngục, Lã Văn Ý biết chuyện lấy làm 
hối hận, nói: “Phải chi hồi đó ta có chút lưu tâm việc 
sai trái của hắn, bắt giao cho quan phủ trị tội, ắt là 
hắn phải chịu sự trừng phạt nhỏ mà có thể ngăn ngừa 
được tội ác lớn. Ta khi ấy chỉ muốn giữ lòng nhân 
hậu, không ngờ lại nuôi dưỡng cái ác của kẻ ấy cho 
đến nỗi thành ra sự việc như hôm nay.” Đó là có lòng 
lành nhưng lại thành ra làm việc xấu.

Lại có trường hợp khởi tâm xấu ác nhưng lại làm 
được việc tốt lành. Như có nhà kia hết sức giàu có, 
gặp năm mất mùa đói kém, có đám dân cùng khốn 
cướp lúa thóc nơi chợ búa ngay giữa ban ngày, báo 
lên quan huyện nhưng quan huyện không giải quyết. 
Những người kia thấy vậy lại càng phóng túng hơn, 
cuối cùng [nhà giàu ấy] liền tự ý bắt giam [những 

1 Lã Văn Ý (1418-1462), tự Phùng Nguyên, hiệu Giới Am, người Tú Thủy, 
đỗ tiến sĩ vào niên hiệu Chính Thống thứ 7 (1442) triều Minh, sau khi 
mất được vua ban tên thụy là Văn Ý.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

362

kẻ cướp], nhờ vậy dân chúng mới được yên ổn. Nếu 
không làm thế ắt cả vùng đều loạn cả.

Cho nên, làm việc thiện là chính đáng, làm việc xấu 
ác là lệch lạc, điều ấy thì ai cũng biết. Nhưng khởi tâm 
thiện mà làm thành việc xấu ác, ấy là trong chỗ chính 
đáng mà thành lệch lạc; khởi tâm ác mà làm thành việc 
thiện, ấy là trong chỗ lệch lạc mà thành chính đáng. 
Những điều như thế không thể không suy xét rõ.1

Như thế nào là một phần khác với trọn vẹn?

Kinh Dịch nói: “Điều thiện không tích chứa thì không 
đủ tạo thành danh thơm tiếng tốt; điều xấu ác không tích 
chứa thì không đủ gây thành họa diệt thân.” Kinh Thư 
nói: “Tội ác của nhà Thương như tiền xâu thành chuỗi, 
[không phải chỉ trong một lúc mà thành].”2 Cũng như 

1 Trường hợp của Tể tướng Lã Văn Ý là phát tâm tốt đẹp nhưng kết quả 
lại ngoài ý muốn, dẫn đến người được tha thứ nhưng về sau phải chịu 
một kết quả xấu hơn. Trường hợp của người nhà giàu kia thì ngược lại, 
khởi tâm thật xấu ác, làm việc hung bạo, nhưng kết quả lại giúp cho 
nhiều người thoát nạn cướp bóc. Nói chung theo nhân quả thì những 
việc làm với phát tâm hiền thiện sẽ dẫn đến quả hiền thiện, nếu phát 
tâm xấu ác sẽ dẫn đến quả xấu ác, nhưng khác biệt được nêu ra trong 
những trường hợp này cho thấy sự tu tập chân chánh theo Phật giáo 
phải có đủ cả hai yếu tố từ bi và trí tuệ. Người hành xử với tâm từ bi 
thì luôn làm việc vị tha, giúp người, nhưng phải kèm theo trí tuệ sáng 
suốt thì việc làm ấy mới có sự khéo léo và thích hợp để mang lại kết 
quả tốt đẹp. Còn những kẻ khởi tâm xấu ác như nhà giàu kia thì dù có 
làm lợi cho người khác vẫn không tránh khỏi gieo nhân xấu ác, phải 
nhận quả xấu ác. 

2 Nguyên bản Hán văn là: “商罪貫盈.” (Thương tội quán doanh.) Câu 
này trích từ kinh Thư, thiên Thái Thệ, phần thượng, viết đủ là: “商 罪 貫 
盈 ，天 命 誅 之.” (Thương tội quán doanh, thiên mệnh tru chi. – Tội ác 
của nhà Thương [được tích chứa] như tiền xâu thành chuỗi, nên mệnh 
trời bắt phải diệt vong.) Câu trích ở đây có ý nói tội ác không tức thời 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

363

việc tích chứa đồ vật vào vật chứa, nếu siêng năng 
tích chứa ắt có ngày sẽ đầy đủ, trọn vẹn; nếu biếng 
trễ không tích chứa ắt chỉ được một phần, không thể 
chứa đầy trọn vẹn. Đó là một cách giải thích [về sự 
khác biệt giữa một phần hay trọn vẹn].

Lại nữa, ngày xưa có một cô gái đến chùa, muốn 
cúng dường nhưng không có nhiều tiền, chỉ còn vỏn 
vẹn 2 đồng xu, liền mang ra cúng hết cho chùa. Vị 
tăng trụ trì thấy vậy đích thân làm lễ sám hối cho 
cô. [Nhờ công đức ấy, không lâu sau] cô được tuyển 
vào cung vua, thọ hưởng giàu sang phú quý. Cô lại 
viếng chùa, mang theo một ngàn lượng bạc đến cúng 
dường. Vị tăng trụ trì chỉ sai đồ chúng làm lễ hồi 
hướng rồi thôi. Cô ấy liền hỏi: “Ngày trước con cúng 
dường chỉ có 2 đồng xu, thầy đích thân làm lễ sám hối 
cho con. Nay con cúng dường đến cả ngàn lượng bạc 
mà thầy không tự thân làm lễ hồi hướng là vì sao?” 

Thầy trụ trì đáp: “Số tiền trước đây tuy ít nhưng 
tâm cúng dường hết sức chân thành, nếu lão tăng 
này không đích thân làm lễ sám hối thì không xứng 
với công đức ấy. Nay số tiền cúng dường tuy nhiều, 
nhưng tâm cúng dường không được chí thiết như 
trước, có người thay ta làm lễ sám cũng đã đủ rồi.”

Như thế, cúng dường một ngàn lượng bạc [nhưng 
thiếu tâm thành] thì vẫn chỉ là việc thiện một phần, mà 
cúng dường chỉ 2 đồng xu [với tâm chí thành] được xem 
là trọn vẹn.

hình thành, mà là sự tích chứa dần dần, trải qua lâu ngày, cũng như 
người ta xâu tiền thành chuỗi, phải qua nhiều ngày dành dụm mới đủ 
số thành một xâu. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

364

[Lại xét chuyện] Chung Ly truyền pháp luyện đan 
cho Lã Tổ,1 có thể biến sắt thành vàng. Lã Tổ hỏi: “Cuối 
cùng rồi vàng có trở lại thành sắt không?” Chung Ly 
đáp: “Sau 500 năm sẽ trở lại thành sắt.” Lã Tổ nói: 
“Như vậy ắt sẽ làm hại người 500 năm sau, tôi không 
muốn làm như vậy đâu.” Chung Ly nói: “Người tu tiên 
nhất thiết phải tích chứa đủ 3.000 công hạnh. Nhưng 
chỉ một lời này của ông đã trọn đủ 3.000 công hạnh 
rồi.” Đây cũng là một cách giải thích khác.

Lại như người mang tài vật ra cứu giúp người khác, 
bên trong không thấy có bản thân mình là người cứu 
giúp, bên ngoài không thấy có người được cứu giúp, 
khoảng giữa không thấy có tài vật được mang ra cứu 
giúp, đó gọi là [thấu suốt] bản thể của người thí, vật thí 
và kẻ nhận thí đều không thật, cũng gọi là tâm thanh tịnh 
chuyên nhất. Được như vậy thì một đấu thóc cũng có thể 
gieo trồng công đức không bờ bến, một đồng xu cũng có 
thể làm tiêu trừ tội lỗi trong ngàn kiếp. Nhưng nếu như 
tâm này chưa được rỗng rang thanh tịnh thì dẫu đến vạn 
dật2 vàng ròng [mang làm việc thiện], phước đức vẫn 
không đầy đủ, trọn vẹn. Đây cũng là một cách giải thích 
khác.

Như thế nào là lớn lao khác với nhỏ nhặt?

Thuở xưa, Vệ Trọng Đạt là một quan chức [Hàn 
Lâm viện], [tự thấy mình] bị bắt đưa đến âm ty, Diêm 
chúa sai thư lại trình lên những ghi chép thiện ác [của 
1 Chung Ly tức Chung Ly Quyền, Lã Tổ tức Lã Động Tân. Đây là 2 vị 

trong Bát tiên theo truyền thuyết của Trung Hoa.
2 Dật: đơn vị đo lường cổ, mỗi dật bằng 20 lượng.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

365

Trọng Đạt đã làm ở dương gian]. Khi so sánh thì thấy 
những ghi chép xấu ác [quá nhiều, bày ra] choáng 
đầy cả sân, còn việc thiện [thì quá ít], chỉ [được ghi 
trên một mảnh lụa cuộn tròn lại] nhỏ như chiếc đũa. 
Diêm chúa sai đặt tất cả lên hai bên đòn cân để so 
sánh nặng nhẹ, hóa ra hết thảy những ghi chép xấu ác 
bày ra đầy sân kia lại nhẹ hơn cuộn giấy lụa ghi việc 
thiện cuộn lại chỉ nhỏ như chiếc đũa. 

Trọng Đạt thưa hỏi: “Tôi năm nay chưa đến 40 tuổi, 
sao có thể nhiều việc xấu ác đến như thế?” 

Diêm chúa đáp: “Một niệm tà vạy khởi lên đã là 
xấu ác, không đợi đến lúc ông thực sự làm.” 

Nhân đó, Trọng Đạt lại hỏi xem trong cuộn giấy 
lụa kia ghi chép những gì. Diêm chúa đáp: “Triều đình 
trước đây huy động rất nhiều dân công tu sửa cầu đá ở 
Tam Sơn, ông có dâng sớ can ngăn việc ấy. Trong đó ghi 
lại bản sớ của ông.”

Trọng Đạt thắc mắc: “Tuy tôi có can ngăn thật, nhưng 
triều đình không nghe theo thì việc ấy nào có ích lợi gì, 
làm sao lại có tác dụng mạnh mẽ [hơn tất cả những điều 
xấu ác] như vậy?”

Diêm chúa đáp: “Triều đình tuy không nghe theo 
việc ấy, nhưng một ý niệm của ông khởi lên vốn đã là 
vì [lo lắng cho] tất cả muôn dân [nên được như vậy]. 
Ví như triều đình chịu nghe theo ông thì tác dụng của 
việc thiện ấy lại càng mạnh mẽ hơn thế nữa.”

Cho nên, nếu tâm niệm hướng về khắp cả muôn 
người thì dù việc thiện nhỏ cũng thành lớn lao; nếu 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

366

chỉ riêng lo cho bản thân mình, tuy có làm nhiều việc 
thiện cũng chỉ xem là nhỏ nhặt.

Như thế nào là khó khăn khác với dễ dàng?
Các vị Nho gia ngày trước dạy rằng: “Muốn tự 

chế phục bản thân thì phải khởi đầu từ chỗ khó chế 
phục nhất.” Khổng tử bàn về việc tu sửa đức nhân 
cũng nói: “Phải khởi sự trước nhất từ chỗ khó.”

[Muốn khởi đầu từ chỗ khó] ắt phải [học theo] như 
ông họ Thư ở Giang Tây, bỏ ra cả 2 năm lương bổng ít 
oi của mình để thay người khác nộp tiền phạt lên quan 
phủ, giúp cho vợ chồng người ấy được khỏi cảnh chia 
lìa. Lại như ông họ Trương ở Hàm Đan, đem hết số tiền 
dành dụm khó nhọc trong 10 năm để thay người khác 
nộp tiền chuộc thân,1 cứu sống được vợ con người ấy. 
Những người như thế đều có thể buông bỏ được điều 
rất khó buông bỏ [là quyền lợi của bản thân].

Lại như ông già họ Cận ở Trấn Giang, tuy tuổi 
già vẫn chưa có con, nhưng không chấp nhận lấy 
một cô gái nhỏ tuổi làm thiếp mà trả lại cho gia đình 
người hàng xóm. 

Đó là [những trường hợp] nhẫn chịu được điều 
khó nhẫn chịu, nên cũng được trời ban phước sâu dày.

Thông thường, những người giàu có, quyền thế 

1 Trung Hoa xưa tuy không thừa nhận có chế độ nô lệ nhưng vẫn phổ 
biến việc viết giấy bán thân, nộp tiền chuộc thân, thảy đều được quan 
phủ thừa nhận. Người bán thân rồi thì trở thành phụ thuộc hoàn toàn 
vào chủ mua, không khác gì nô lệ. Nếu muốn được tự do phải nộp đủ 
số tiền chuộc thân.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

367

thì việc tạo công đức thật dễ dàng. Nhưng nếu dễ mà 
không chịu làm, đó là tự hủy hoại chính mình. Những 
người nghèo khổ muốn làm việc tạo phước đức đều 
rất khó khăn, nhưng khó khăn mà có thể làm được, ấy 
mới là điều rất đáng quý.

***
Việc tùy duyên cứu giúp người khác có muôn 

hình vạn trạng, nhưng lược nói theo những điểm đại 
cương thì có thể phân ra mười loại: 

1. 	Cùng người khác làm việc thiện. 

2. 	Giữ lòng yêu kính đối với người khác. 

3. 	Giúp thành tựu những điều tốt đẹp của người khác. 

4. 	Khuyên bảo người khác làm việc thiện.

5. 	Cứu người khi nguy cấp.

6. 	Khởi xướng, xây dựng những việc lợi ích lớn lao 

cho cộng đồng.

7. 	Bỏ tiền của làm việc tạo phước.

8. 	Ủng hộ và bảo vệ, giữ gìn Chánh pháp.

9. 	Kính trọng các bậc tôn túc, trưởng thượng.

10. Khuyên người khác phải biết tôn trọng sự sống, 

thương yêu quý tiếc mạng sống của muôn loài.

1. Thế nào là cùng người khác làm việc 
thiện?

Thuở xưa vua Thuấn ở chỗ bến sông, nhìn thấy 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

368

những người đánh cá đều tranh nhau chỗ nước sâu 
nhiều cá, khiến cho những người già yếu [không đủ 
sức tranh giành] phải bắt cá ở những nơi nước cạn, 
dòng chảy xiết. Vua Thuấn động lòng thương xót, 
liền đến nơi ấy cùng mọi người đánh bắt cá. Khi thấy 
những người có ý tranh giành, ngài che giấu việc 
xấu ấy, chẳng nói gì đến. Khi thấy những người biết 
nhường nhịn người khác, ngài hết lời ngợi khen, tán 
dương, rồi cũng làm theo giống như người ấy. Vua 
Thuấn làm như vậy được một năm thì mọi người ở 
đó đều nhường nhịn cho nhau những chỗ nước sâu 
nhiều cá.

Thông minh sáng suốt như vua Thuấn, nào có 
khó gì việc nói ra một lời dạy dỗ những người kia 
[việc tốt nên làm]? Thế mà ngài không dùng lời dạy 
dỗ, lại dùng chính việc làm của tự thân để cảm hóa, 
thay đổi người khác, quả thật là một tấm lòng hiền 
lương thương người, chấp nhận khó nhọc.

Chúng ta sống vào đời suy mạt, đừng lấy chỗ hay 
giỏi của mình mà lấn áp kẻ khác, đừng lấy chỗ tốt đẹp 
của mình mà so sánh với kẻ khác [để tự cho mình là 
hơn], đừng cậy chỗ nhiều tài năng của mình mà gây 
khó cho người khác. Nên tự kiểm soát, không phô 
bày chỗ tài trí của bản thân, chỉ xem đó như hư huyễn 
không thật. Thấy người khác có chỗ lỗi lầm khiếm 
khuyết, nên bao dung mà che giấu giúp họ, một mặt 
là tạo cơ hội cho họ có thể hối cải lỗi lầm, một mặt lại 
khiến họ có sự e dè kiêng sợ mà không dám buông 
thả phóng túng. Thấy người khác có chút ưu điểm nhỏ 
dùng được, hoặc việc thiện nhỏ có thể chọn lấy, thì lập 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

369

tức từ bỏ [chỗ chưa tốt] của mình mà làm theo đó, lại 
nên hết lời ngợi khen xưng tán, truyền rộng sự tốt đẹp 
ấy đến với nhiều người khác.

Từ sáng đến tối, mỗi một lời nói, mỗi một việc làm 
đều không vì nghĩ đến bản thân, hết thảy đều chỉ vì 
muôn người mà xây dựng cho thành nề nếp tốt đẹp 
chung. Đó chính là chỗ độ lượng của bậc đại nhân, 
luôn vì lợi ích cho mọi người [mà không nghĩ riêng 
cho bản thân mình]. 

2. Thế nào là giữ lòng yêu kính người khác?

Bậc quân tử với kẻ tiểu nhân, nếu theo hình dáng 
bên ngoài mà xét thì rất dễ lẫn lộn, chẳng khác nhau 
mấy, nhưng chỉ duy nhất khi xét đến chỗ giữ lòng 
tu dưỡng thì thiện ác thật khác nhau, rõ ràng phân 
biệt như trắng với đen, không thể nhầm lẫn. Cho nên 
nói rằng: “Bậc quân tử sở dĩ khác biệt với người tầm 
thường chỉ là ở chỗ giữ lòng tu dưỡng.”

Chỗ tu dưỡng của người quân tử chính là luôn giữ 
lòng thương yêu, kính trọng đối với người khác. Nói 
chung, trong muôn người ắt có kẻ thân thích, người 
sơ giao, kẻ quý hiển, người hèn kém, kẻ trí tuệ, người 
ngu si, kẻ hiền lương, người hư hỏng, phẩm chất cao 
thấp tốt xấu chẳng ai giống ai, nhưng tất cả đều là 
đồng loại với ta, cùng một bản thể như ta, sao có thể 
không thương yêu, kính trọng? 

Biết giữ lòng yêu kính muôn người, đó chính là yêu 
kính thánh hiền. Có thể thấu hiểu được chí hướng của 
muôn người, đó chính là thấu hiểu được chí hướng 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

370

của bậc thánh hiền. Vì sao vậy? Vì chí hướng của bậc 
thánh hiền là mong muốn cho nơi nơi, người người 
đều đạt được những điều họ mong muốn. Chúng ta 
thuận theo [chí hướng đó] mà thương yêu kính trọng, 
giúp cho muôn người đều được an ổn, đó chính là vì 
các bậc thánh hiền mà mang lại sự an ổn cho người 
đời. 	

3. Thế nào là giúp thành tựu điều tốt đẹp 
của người khác?

Khi ngọc còn trong quặng đá, mang vất bừa bãi 
ắt chẳng có giá trị gì hơn viên ngói hòn sỏi, nhưng 
nếu được mài giũa đúng cách, ắt trở thành ngọc khuê, 
ngọc chương1 quý giá. Vì thế, khi thấy người khác 
làm được một việc thiện, hoặc gặp người có chí hướng 
tốt đẹp, hoặc tư chất có thể hướng thiện, đều nên hết 
lòng dẫn dắt chỉ bày, giúp cho người ấy thành tựu 
được những điều tốt đẹp. Hoặc vì người ấy mà ngợi 
khen, trợ lực, hoặc giúp sức duy trì [những điều tốt 
đẹp]. Nếu có ai vu khống người ấy, nên vì họ mà làm 
rõ, hoặc cùng chia sẻ nhận lấy những hủy báng, công 
kích; cần giúp sức cho đến khi người ấy được thành 
tựu vững vàng mới thôi.

Người đời nói chung thường không ưa thích 
những ai khác biệt với mình. Người hiền lương trong 
thôn xóm thường rất ít, mà những kẻ xấu ác lại rất 
nhiều. Cho nên, người hiền lương ở đời thường rất 

1 Khuê là một loại ngọc quý, được làm thành dạng phẳng. Dùng ngọc 
khuê xẻ đôi ra thành ngọc chương.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

371

khó tự mình đứng vững. Hơn nữa, những kẻ tài ba 
xuất chúng thường cương trực thẳng thắn, không quá 
chú trọng đến dáng vẻ bên ngoài, do đó thường dễ bị 
người đời chỉ trích. Vì thế, việc thiện ở đời thường dễ 
thất bại, mà người làm việc thiện lại thường bị người 
đời chê bai phỉ báng, chỉ những bậc nhân hậu hơn 
người mới ra sức giúp đỡ, trợ lực [cho người làm việc 
thiện], cho nên công đức ấy thật hết sức lớn lao.

4. Thế nào là khuyên bảo người khác làm 
việc thiện? 

Đã sinh ra làm người, ai ai cũng sẵn có tâm hiền 
thiện. Nhưng đường đời bôn ba xuôi ngược nên rất 
dễ đắm chìm sa đọa [vào nẻo xấu ác]. Vì thế, khi giao 
tiếp ở đời, ta nên khéo léo vận dụng phương tiện để 
giúp người khác trừ bỏ những [nhận thức] sai lầm mê 
muội. Ví như vì kẻ đang say trong giấc mộng đêm 
dài mà giúp cho nhất thời tỉnh mộng, lại ví như vì kẻ 
bị vây hãm đã lâu trong khổ đau phiền não mà cứu 
thoát đưa đến nơi mát mẻ trong lành. Ân huệ đó thật 
lớn lao không gì bằng.

Hàn Dũ nói: “Khuyên dạy người khác trong nhất thời 
thì dùng lời nói, khuyên dạy người đến trăm đời sau thì 
viết sách.” Nếu so với việc [tự thân mình] cùng người 
khác làm việc thiện [như đã nói trong phần 1 ở trên] 
thì [việc khuyên bảo người khác làm việc thiện] tuy 
là có hình thức biểu lộ, nhưng giống như tùy bệnh 
cho thuốc, cũng có lúc phát huy tác dụng, đạt được 
hiệu quả, nên không thể bỏ đi. Nếu có lúc dùng lời 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

372

[khuyên bảo người khác] mà không hiệu quả, [ngược 
lại còn] đánh mất đi [quan hệ với] người khác, thì 
phải quay lại tự xét trí tuệ của mình [vì chưa đủ sự 
khéo léo].

5. Thế nào là cứu người khi nguy cấp?

Người đời ai cũng có những lúc nguy cấp hoạn 
nạn. Nếu gặp những trường hợp ấy, nên xem như 
hoạn nạn nguy cấp đang xảy ra cho chính bản thân 
mình, phải nhanh chóng cứu giúp giải nguy. Hoặc 
dùng lời nói giúp người sáng tỏ sự oan ức, hoặc tìm 
đủ mọi phương cách mà cứu giúp sự hoạn nạn nguy 
cấp của người. 

Thôi tử nói: “Ân huệ không phải quý ở sự nhiều ít, mà 
giúp người vào lúc nguy cấp mới là quan trọng.” Quả thật 
là lời nhân hậu biết bao! 

6. Thế nào là khởi xướng, xây dựng những 
việc lợi ích lớn lao cho cộng đồng?

Ở phạm vi nhỏ thì như trong một xóm thôn, ở 
phạm vi lớn hơn thì như trong một quận huyện, nếu 
thấy bất kỳ việc gì có lợi ích chung thì rất nên khởi 
xướng, xây dựng. Đó là những việc như đào mương 
dẫn nước, đắp đê ngăn lũ, hoặc tu sửa đường sá, cầu 
cống để thuận tiện cho kẻ đi đường, hoặc cung cấp 
cơm ăn nước uống để cứu giúp người lúc đói khát... 
Đối với những việc ấy, nên tùy hoàn cảnh mà khuyên 
bảo, khuyến khích mọi người cùng nhau góp sức làm. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

373

[Khi đã làm thì] chẳng sợ kẻ khác hiềm nghi, chẳng nề 
hà gian khó.

7. Thế nào là bỏ tiền của làm việc tạo 
phước?

Sự tu tập theo đạo Phật có hàng vạn thiện hạnh, 
trong đó hạnh bố thí được xem là trước nhất.1 Nói 
đến hạnh bố thí, chỉ cần một từ buông xả là trọn đủ. 
Bậc đạt đạo thì trong tâm buông xả sáu căn, bên ngoài 
buông xả sáu trần,2 cho đến hết thảy những vật sở 
hữu của mình, không có gì là không buông xả. Người 
chưa đạt được đến mức ấy thì trước tiên phải buông 
xả tiền bạc, mang ra bố thí. Người đời nhờ có cơm 
ăn áo mặc mà duy trì mạng sống, nên xem tiền bạc 
là quan trọng nhất. Chúng ta từ nơi chỗ [quan trọng 
nhất] đó mà buông xả thì bên trong trừ được sự keo 
kiệt bủn xỉn của chính mình, bên ngoài cứu giúp được 
sự cần kíp của người khác. 

Lúc mới bắt đầu [làm việc bố thí] thường phải có 
sự cố gắng, khiên cưỡng, nhưng [tập quen nhiều lần 
thì] cuối cùng sẽ trở nên phóng khoáng, tự nhiên. Bố 
thí là phương pháp hay nhất để dứt sạch lòng vị kỷ, 
trừ hết sự bám chấp tham tiếc.

1 Trong sáu pháp ba-la-mật của hàng Bồ Tát thì Bố thí ba-la-mật cũng 
được đề cập trước tiên: Bố thí, Trì giới, Nhẫn nhục, Tinh tấn, Thiền định 
và Trí tuệ.

2 Sáu căn, bao gồm: mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và ý. Sáu trần là đối tượng 
của sáu căn, bao gồm: hình sắc, âm thanh, mùi hương, vị nếm, sự 
xúc chạm và các pháp.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

374

8. Thế nào là ủng hộ và bảo vệ, giữ gìn  
Chánh pháp?

Chánh pháp là con mắt sáng giúp chúng sinh muôn 
đời có thể nhìn thấy [con đường thoát khổ]. Không có 
Chánh pháp, con người làm sao [có thể biết thuận theo] 
trời đất để góp phần vào cuộc sinh tồn? Làm sao có thể 
giáo hóa thành tựu cho muôn loài? Làm sao có thể thoát 
ly khỏi mọi sự mê hoặc, trói buộc trong đời sống thế 
tục? Làm sao có thể nhập thế tu sửa cải thiện cuộc đời, 
xuất thế vượt thoát luân hồi sinh tử?

Vì thế, mỗi khi gặp những nơi thờ kính các bậc 
hiền thánh, những kinh sách giáo pháp, chúng ta đều 
phải cung kính tôn trọng mà sửa sang, trang hoàng 
cho tốt đẹp. Đến như việc nêu cao và rộng truyền 
Chánh pháp, báo đáp ơn Phật thì lại càng phải hết 
lòng dốc sức. 

9. Thế nào là kính trọng các bậc tôn túc, 
trưởng thượng?

Nói đến các bậc tôn túc, trưởng thượng thì trong 
phạm vi gia đình có cha mẹ, anh chị, trên phạm vi đất 
nước có các vị quan chức, nhà cầm quyền, cho đến 
trong phạm vi toàn xã hội thì hết thảy những người 
cao tuổi, người đức độ, người ở cương vị cấp trên hoặc 
người có sự hiểu biết cao rộng, chúng ta đều nên có sự 
lưu tâm tôn kính phụng sự. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

375

Khi phụng sự cha mẹ ở nhà, phải hết sức giữ 
lòng yêu kính, dáng vẻ phải vui tươi, nói năng phải 
nhỏ nhẹ từ tốn. Tập quen như vậy sẽ trở thành tính 
cách hòa nhã tự nhiên, ấy là yếu tố căn bản có thể 
cảm động lòng trời.

Khi bước ra xã hội phụng sự đất nước, dù làm bất 
cứ việc gì cũng phải tự mình cẩn trọng, không vì cấp 
trên không biết mà tự ý buông thả làm bậy. Nếu ở 
cương vị xét xử người khác, không vì cấp trên không 
biết mà tự ý ra oai hà hiếp người khác. Người xưa có 
câu: “Phụng sự đất nước như thờ kính trời đất.” Đó 
là những chỗ liên quan chặt chẽ đến âm đức [của con 
người]. Cứ thử xem qua gia tộc của những người giữ 
lòng trung hiếu, ắt thấy rõ không nhà nào là không có 
con cháu hưng thịnh, phát đạt lâu dài. Cho nên nhất 
thiết phải thận trọng đối với việc này.

10. Thế nào là biết tôn trọng sự sống, 
thương yêu quý tiếc mạng sống của muôn 
loài?

Con người nhờ có lòng trắc ẩn mới xứng đáng 
được gọi là người. Muốn có lòng nhân hậu, trước 
tiên phải có lòng trắc ẩn; muốn tích chứa phước đức, 
trước tiên phải tích chứa lòng trắc ẩn. Sách Chu lễ nói: 
“Trong tháng mạnh xuân, tế lễ không được dùng những 
con vật giống cái.”1 Mạnh tử nói: “Người quân tử lánh xa 
1 Vì tháng mùa xuân các giống vật phần lớn đang mùa sinh sản, sợ rằng 

dùng những con vật giống cái để tế lễ sẽ giết chết cả cái thai trong 
bụng nó.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

376

chỗ bếp núc.”1 Những điều như thế đều là để giữ gìn 
tấm lòng trắc ẩn, [biết thương tiếc sự sống của muôn 
loài]. Cho nên, người xưa có bốn loại thịt tránh không 
ăn. Đó là: (1) thịt con vật nghe tiếng kêu khi bị giết, 
(2) thịt con vật nhìn thấy khi bị giết, (3) thịt con vật do 
chính mình nuôi dưỡng, (4) thịt con vật người khác cố 
ý giết để đãi mình.

Người học đạo nếu chưa thể hoàn toàn dứt bỏ việc 
ăn thịt thì cũng nên khởi đầu từ việc tránh ăn những 
loại thịt như trên, dần dần tu tiến, tâm từ bi được nuôi 
dưỡng lớn mạnh hơn, khi ấy không những có thể giữ 
giới không giết hại, mà [còn có thể nhận thức sâu xa 
rằng] hết thảy các loài sâu bọ, côn trùng, động vật... 
đều có sự sống, cần phải tôn trọng. Những việc như 
luộc kén tằm kéo tơ, cày bừa ruộng đất làm chết côn 
trùng... đều là giết hại, mà cơm áo của chúng ta có 
được là từ những việc như thế, cho nên cũng chẳng 
khác nào giết hại loài khác để giành lấy sự sống cho 
chính mình. Hiểu được như thế thì mới thấy rằng sự 
hoang phí lương thực, vật dụng... cũng không khác 
gì tội giết hại. Cho đến những việc như lỡ tay làm 
chết, giẫm chân đoạt mạng [côn trùng], thật không 
thể biết được đã nhiều đến mức nào, nên phải hết sức 
đề phòng, hạn chế. Cổ thi có câu rằng:

Lưu hạt cơm thừa, thương chuột đói,
Giữ mạng thiêu thân, chẳng đốt đèn.2

1 Vì nhà bếp là nơi giết mổ loài vật nên tránh xa để không tận mắt nhìn 
thấy.

2 Hai câu thơ này của đại thi hào Tô Đông Pha, nguyên văn chữ Hán là: 
愛鼠常留飯，憐蛾不點燈 - (Ái thử thường lưu phạn, lân nga bất điểm 
đăng.) Đại ý nói rằng, vì thương loài chuột bị đói nên khi ăn để lại ít 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

377

Thật nhân từ biết bao!

***
Thiện hạnh có rất nhiều, không thể kể hết ra được, 

nhưng từ nơi mười điều vừa nói trên đây mà suy xét 
rộng ra, thì muôn ngàn công đức đều có thể đầy đủ cả.

GIỮ ĐỨC KHIÊM HẠ
Kinh Dịch nói: “Đạo của trời thường bớt những 

chỗ dư thừa mà bù đắp chỗ khuyết thiếu; đạo của đất 
thường làm thay đổi chỗ tràn đầy mà giữ nguyên chỗ 
khuyết thiếu; quỷ thần thường gây hại nơi sung mãn 
mà ban phúc nơi khiêm hạ; lòng người thường ghét kẻ 
cao ngạo mà yêu thích kẻ khiêm hạ.”

[Trời đất, quỷ thần với con người đều chuộng đức 
khiêm hạ,] vì thế nên [trong kinh Dịch] chỉ riêng một 
quẻ Khiêm là cả 6 hào đều tốt lành.

Kinh Thư nói: “Sung mãn thường chuốc lấy tổn 
hại, khiêm hạ được nhận lãnh ích lợi.”

Tôi đã nhiều lần cùng những người khác đi thi, 
mỗi khi gặp kẻ học trò nghèo sắp đỗ đạt đều thấy có 
dáng vẻ khiêm hạ lộ rõ ra bên ngoài.

Vào năm Tân Mùi,1 trong số cử nhân về kinh đô 
dự thi thì nhóm đồng hương Gia Thiện chúng tôi có 

cơm thừa rơi rớt mà không dọn sạch; vì không muốn loài thiêu thân 
phải chết vì lao vào ngọn lửa nên không đốt đèn. 

1 Tức là năm 1571. Khoa thi này Viên Liễu Phàm không đỗ.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

378

10 người. Đinh Kính Vũ là người nhỏ tuổi nhất, tính 
tình hết sức khiêm hạ. Tôi có nói với Phí Cẩm Pha: 
“Anh này năm nay ắt sẽ thi đỗ.” 

Họ Phí hỏi lại: “Làm sao biết được?” 

Tôi đáp: “Chỉ người khiêm hạ mới được nhận 
lãnh phước báo. Anh xem trong số chúng ta có ai thật 
thà chất phác, nhường nhịn không tranh giành như 
Kính Vũ chăng? Có ai giữ lòng cung kính vâng chiều, 
hết lòng khiêm hạ như Kính Vũ chăng? Có ai bị người 
hà hiếp không cần đáp trả, bị người chê bai không cần 
biện giải như Kính Vũ chăng? Người được như thế ắt 
trời đất quỷ thần thường trợ giúp, sao có thể không 
vươn lên được?”

Đến khi yết bảng, quả nhiên Kính Vũ trúng tuyển. 

Vào năm Đinh Sửu1 tôi về kinh đô, cùng ngụ một 
chỗ với Phùng Khai Chi, nhận thấy ông này tính tình 
khiêm hạ, dung mạo nghiêm trang, phần lớn là do đã 
rèn luyện quen từ thuở nhỏ. Khi ấy có Lý Tễ Nham là 
người bạn tốt, tính tình thẳng thắn, thường nhiều lần 
công khai phê phán chỉ trích những điều sai lầm của 
Khai Chi, chỉ thấy anh ta bình tĩnh lắng nghe và nhận 
chịu, chưa từng có một lời phản đối. Khi ấy tôi có nói 
với Khai Chi rằng: “Phước báo đều có căn nguyên, tai 
họa cũng có nguồn gốc từ trước. Tâm mình thực sự 
khiêm hạ ắt trời sẽ giúp. Năm nay nhất định anh sẽ 
thi đỗ.” Quả nhiên đúng như vậy.

Ông Triệu Dụ Phong, tên Quang Viễn, là người 
1 Tức là năm 1577.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

379

huyện Quan thuộc tỉnh Sơn Đông, tuổi còn trẻ đã thi 
đỗ cử nhân ở kỳ thi Hương, nhưng rất lâu sau [thi Hội 
nhiều lần] chẳng đỗ. Cha ông được bổ làm quan Chủ 
Bạ1 ở huyện Gia Thiện, ông theo cha đi nhậm chức. 
Vì ngưỡng mộ [văn tài] của Tiền Minh Ngô nên ông 
mang bài văn của mình đến cho họ Tiền xem. Tiền 
Minh Ngô xem qua rồi liền sổ toẹt hết cả bài. Triệu 
Dụ Phong chẳng những không giận mà còn hết lòng 
khâm phục, nhanh chóng tự sửa đổi. Năm sau ông 
liền thi đỗ.

Vào năm Nhâm Thìn,2 ta đến kinh thành triều kiến, 
nhân lúc đó được gặp Hạ Kiến Sở. Ta thấy ông này thần 
khí khoan thư không tự mãn, tâm ý khiêm hạ, vẻ nhún 
nhường lộ rõ ai cũng thấy. Lúc về, ta có nói với bạn bè 
rằng: “Thông thường khi trời sắp giúp một người nào 
hưng khởi thì khi chưa ban phúc đã trước hết làm cho 
người ấy phát khởi trí tuệ. Một khi trí tuệ phát khởi thì 
người hư huyễn bỡn cợt sẽ trở nên chân thành tín thật, 
người phóng túng buông lung sẽ tự biết kiềm chế, thu 
liễm. Ông Kiến Sở hòa nhã hiền lành như thế, ấy là đã 
được trời khai mở [trí tuệ] rồi, [ắt nay mai sẽ được ban 
phúc].”

Đến khi yết bảng, Hạ Kiến Sở quả nhiên thi đỗ.

Trương Úy Nham người huyện Giang Âm, học 
nhiều biết rộng, có danh trong giới văn chương. Vào 

1 Nguyên bản dùng Tam Doãn (三尹), là cách gọi trang trọng của chức 

quan Chủ Bạ, đứng đầu phụ trách công việc văn phòng. 
2 Tức là năm 1592.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

380

năm Giáp Ngọ,1 ông về Nam Kinh thi Hương, ở trọ trong 
một ngôi chùa. Đến khi niêm yết kết quả thi không thấy 
tên mình trúng tuyển, ông hết lời chửi mắng quan chủ 
khảo, cho là có mắt không tròng. Bấy giờ có một đạo sĩ 
đứng gần đó bật cười. Họ Trương lập tức quay sang nổi 
cơn thịnh nộ với đạo sĩ. 

Đạo sĩ nói: “Văn của ông chắc chắn là không hay 
rồi.” 

Họ Trương càng sôi giận hơn, quát nạt: “Ông 
chưa từng đọc văn của tôi, sao biết là không hay?”

Đạo sĩ nói: “Tôi nghe rằng, người làm văn quý 
nhất ở chỗ tâm ý khí chất ôn hòa bình thản, nay nghe 
ông chửi mắng, [tâm ý khí chất] không có chút ôn hòa 
bình thản gì cả thì văn làm sao có thể hay?”

Họ Trương nghe như thế hốt nhiên khâm phục, 
liền thi lễ xin được chỉ dạy. Đạo sĩ nói: “Việc thi đỗ hay 
không đều do số mạng. Số mạng của mình không đáng 
đỗ đạt thì dù văn hay cũng chẳng ích gì. Nên tự thay đổi 
chính mình mới được.”

Họ Trương hỏi: “Đã do số mạng định sẵn thì làm 
sao thay đổi?”

Đạo sĩ nói: “Tạo ra số mạng là trời, mà an lập số 
mạng là chính mình. Nỗ lực làm thiện, rộng tích âm 
đức thì có phước đức nào mà không cầu được?”

Họ Trương nói: “Tôi chỉ là anh học trò nghèo, làm 
sao làm [việc thiện]?”

1Tức là năm 1594.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

381

Đạo sĩ nói: “Việc làm thiện, tích âm đức đều từ 
nơi tâm mình mà ra. Thường giữ tâm [hiền thiện] thì 
được vô lượng công đức. Chẳng hạn như việc giữ tâm 
khiêm tốn nhún nhường nào có tốn kém tiền bạc gì, 
sao ông không biết tự xem lại mình, còn chửi mắng 
quan chủ khảo?”

Trương Úy Nham từ đó theo lời dạy, cố tự sửa đổi, 
bỏ lòng kiêu mạn mà giữ đức khiêm hạ, tâm thiện 
ngày càng tăng trưởng, đức hạnh ngày một sâu dày. 
Năm Đinh Dậu,1 ông nằm mơ thấy đi đến một căn 
phòng trên cao, nhìn thấy một quyển sổ ghi chép tên 
người thi đỗ, trong đó có nhiều hàng bỏ trống, liền 
hỏi một người đứng bên cạnh rằng: “Bản danh sách 
chép tên người thi đỗ khoa này, sao lại thiếu nhiều 
tên như vậy?” Người ấy đáp: “Việc chọn người đỗ 
đạt, ở cõi âm cứ 3 năm lại một lần khảo xét so sánh, 
những người thường tích âm đức, không phạm lỗi 
lầm mới có tên trong đó. Những dòng bị trống đó đa 
phần đều là những người vốn ngày trước đáng được 
đỗ đạt, nhưng vì gần đây đức hạnh kém cỏi nên bị 
xóa đi.” Sau đó, người ấy lại chỉ vào một dòng còn 
trống trong sổ và nói: “Trong ba năm qua ông luôn 
biết giữ mình thận trọng, có thể được ghi tên vào đây, 
mong ông biết tự lo cho mình.”

Khoa thi năm ấy quả nhiên Trương Úy Nham thi 
đỗ, xếp hạng thứ 105.2

1 Tức là năm 1597.
2 Như vậy ông này đỗ vào hàng Tam giáp, tức Đồng tiến sĩ xuất thân, vì 

vào triều Minh chỉ hàng Tam giáp mới lấy đến số 130 người.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

382

Do những điều như trên mà biết được rằng, trên 
đầu ba thước1 nhất định có thần minh soi xét. Việc lành 
dữ, tốt xấu chắc chắn đều do chính mình, cần phải biết 
giữ lòng hiền thiện, kiểm soát mọi việc làm của mình, 
không một mảy may phạm vào những điều xấu ác, 
luôn khiêm hạ nhún nhường, khiến cho trời đất quỷ 
thần đều cảm động trợ giúp, như thế mới có được nền 
tảng để hưởng phước báu. Người nào tính khí cao 
ngạo tự mãn ắt phải là kẻ thiển cận, ví như có được 
hưng khởi phát triển cũng không thể thọ hưởng [lâu 
dài] được. Người có chút tri thức hiểu biết ắt không 
ai chịu rơi vào chỗ độ lượng hẹp hòi, tự đánh mất đi 
phước báu như thế. Huống chi sự khiêm tốn là mở ra 
cơ hội học hỏi từ người khác, lại có thể nhận lấy noi 
theo việc làm thiện của người, không có giới hạn. 

Người cầu công danh sự nghiệp lại càng không 
thể thiếu sự khiêm hạ. Lời xưa có câu: “Có chí hướng 
công danh, ắt được công danh; chí hướng sang giàu, 
ắt được sang giàu.” Người có chí hướng như cây có 
gốc rễ. Muốn lập chí công danh vững vàng phải luôn 
luôn giữ lòng khiêm hạ nhún nhường, vận dụng khéo 
léo vô số phương tiện [mà làm việc thiện], tự nhiên sẽ 
cảm động thấu cả đất trời. Cho nên, phước đức đều 
do chính mình tự tạo. 

Người đời nay muốn cầu thi cử đỗ đạt nhưng khởi 
đầu thường không có chí hướng chân thật, bất quá chỉ 

1 Nguyên văn dùng tam xích (三尺), tức 3 thước cổ, bằng khoảng 1 mét. 
Tuy nhiên, trong thành ngữ này thì đây chỉ là một con số tượng trưng 
thôi.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

383

là sự hứng khởi trong nhất thời mà thôi. Lúc có hứng 
khởi thì mong cầu, lúc không còn hứng khởi ắt cũng 
thôi không mong cầu nữa. Mạnh tử nói [với vua nước 
Tề]: “Nhà vua hết sức yêu thích âm nhạc, nước Tề sắp 
thịnh vượng rồi.”1 Ta đối với con đường công danh 
khoa bảng cũng giống như vậy.2 

 SƠ LƯỢC TIỂU SỬ VIÊN LIỄU 
PHÀM

Viên Liễu Phàm sinh năm 1533, trước có tên 
là Viên Biểu, sau đổi thành Viên Hoàng, tự Khôn 
Nghi, cũng có tên tự là Khánh Viễn; trước lấy hiệu là 
Học Hải, sau đổi hiệu là Liễu Phàm. 
1 Đoạn trích này lấy từ sách Mạnh tử, chương Lương Huệ Vương, phần 

Hạ. Đây là lời Mạnh tử nói với Tề Tuyên vương, nhân khi vị vua này cho 
biết mình rất yêu thích âm nhạc. Trong cuộc đối thoại này, Mạnh tử 
liên kết sự yêu thích âm nhạc của vua với việc cai trị đất nước và nêu 
ra nguyên tắc chính yếu là: Nếu vua vui thích với việc nghe âm nhạc 
mà có thể làm cho toàn dân cùng chung vui với mình thì đất nước sẽ 
được thịnh vượng. 

2 Ý của tiên sinh Viên Liễu Phàm ở đây là, khi mình cầu công danh sự 
nghiệp cũng phải biết hướng đến việc chung trong cộng đồng, nỗ lực 
làm thiện tích đức là làm lợi ích cho nhiều người. Làm được như thế thì 
bản thân mình đạt được mong muốn mà nhiều người khác cũng đều 
vui theo, cũng giống như theo lời Mạnh tử, nếu vua Tề vui với âm nhạc 
mà biết làm cho dân chúng nước Tề đều được vui theo thì đất nước 
nhất định sẽ thịnh vượng. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

384

Tổ tiên họ Viên vốn cư ngụ ở phủ Gia Hưng, tỉnh 
Chiết Giang, vào cuối đời Nguyên là một gia tộc hết 
sức giàu có. Sang đầu triều Minh, Yên Vương Chu 
Lệ cướp ngôi của cháu mình là Chu Doãn Văn, tự lên 
làm hoàng đế, xưng là Minh Thành Tổ. Khi ấy có một 
số người phản đối, bị Minh Thành Tổ truy bắt giết 
sạch. Tổ tiên họ Viên vì có giao du với những người 
chống đối nên cũng bị truy bắt, may mắn chạy thoát 
được nên phải lưu lạc khắp nơi, sau đến ngụ ở Nam 
Trực, thuộc huyện Ngô Giang, phủ Tô Châu, tỉnh 
Giang Tô. 

Đến đời Viên Liễu Phàm cưới vợ người huyện Gia 
Thiện rồi đến ở rể, hóa ra lại quay về quê cũ của tổ 
tiên là phủ Gia Hưng, tỉnh Chiết Giang. 

Tiên sinh Viên Liễu Phàm rất chú trọng phép tĩnh 
tọa dưỡng sinh. Ông có để lại 2 tác phẩm nổi tiếng 
về chủ đề này là Nhiếp sinh tam yếu và Tĩnh tọa yếu 
quyết. Sách Tĩnh tọa yếu quyết có 3 thiên: Dự hành, Tu 
chứng, và Điều tức. Thiên Dự hành giới thiệu những 
điều cần yếu của người luyện tĩnh tọa, trọng điểm là 
điều tâm, hệ duyên thu tâm, tá sự luyện tâm, tĩnh xứ 
dưỡng khí, náo xứ luyện thần. Thiên Tu chứng thảo 
luận sự tự thể nghiệm của việc tọa thiền. Thiên Điều 
tức giới thiệu 3 phương pháp điều tức của Phật giáo.

Tiên sinh viết sách Liễu Phàm tứ huấn vào khoảng 
năm 1601 (69 tuổi). Ban đầu, đây chỉ là những lời răn 
dạy được ông viết ra cho con trai là Viên Thiên Khải 
năm ấy vừa được 20 tuổi, nên được ông gọi là Giới 
tử văn (Bài văn răn dạy con). Về sau, sách được lưu 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

385

hành hết sức rộng rãi khắp nơi, nên người đời sau đổi 
tên lại là Liễu Phàm tứ huấn (Bốn điều khuyên dạy 
của tiên sinh Liễu Phàm). 

Cha ông mất sớm, mẹ ông khuyên theo học nghề 
thầy thuốc. Sau, ông gặp tiên sinh họ Khổng người Vân 
Nam truyền cho phép toán số Hoàng Cực của Thiệu 
Khang Tiết và đoán số mạng suốt đời cho ông. Ông 
nghe lời họ Khổng bỏ nghề thuốc, ra công học tập để 
cầu công danh sự nghiệp. Niên hiệu Long Khánh thứ 
ba (1569), ông gặp được Thiền sư Vân Cốc ở núi Thê Hà, 
Kim Lăng. Thiền sư dạy ông đạo lý làm thiện tích đức 
có thể chuyển đổi số mạng. Ông như người ngủ mê chợt 
tỉnh, từ đó liền đổi hiệu Học Hải thành Liễu Phàm để 
ghi nhớ cuộc gặp gỡ này và thuyết tự lập số mạng vừa 
học được. Ông tự nguyện từ đó về sau quyết không rơi 
vào cách nghĩ cách làm thông thường của người phàm 
tục.

Sang niên hiệu Long Khánh thứ tư (1570), ông thi 
đỗ cử nhân. Niên hiệu Vạn Lịch thứ 14 (1586) ông 
đỗ tiến sĩ, được bổ làm Huyện lệnh huyện Bảo Để, 
sau thăng làm Chủ sự ở Ty Chức Phương thuộc bộ 
Binh. Ông tham gia cuộc chiến tranh với quân Nhật 
tại Triều Tiên, từng chỉ huy đẩy lùi quân Nhật.

Niên hiệu Vạn Lịch thứ 21 (1593), vào ngày 27 
tháng Giêng, cũng trong cuộc chiến tranh với quân 
Nhật xảy ra trên đất Triều Tiên, Lý Như Tùng cầm 
quân tại Bách Đề Quán bị thua to. Binh bộ Thượng 
thư lúc ấy là Thạch Tinh vốn chủ trương nghị hòa. 
Viên Liễu Phàm tán thành việc Thượng thư Thạch 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

386

Tinh chỉ trích cách cầm quân của Lý Như Tùng. Do 
đó, Tùng để tâm oán hận. 

Thời gian sau, Lý Như Tùng sàm tấu lên triều 
đình, gán cho Viên Liễu Phàm 10 điều tội danh. Liễu 
Phàm vì việc đó bị bãi chức về quê. 

Ông mất ở quê nhà vào năm 1606. Đến niên hiệu 
Thiên Khải thứ ba (1623), vụ án oan của ông mới được 
làm sáng tỏ. Ông được quan Lại bộ Thượng thư là 
Triệu Nam Tinh truy tặng quân công và triều đình 
truy phong cho ông là Thượng Bảo Ty Thiếu Khanh.



387

CHUYỆN DU TỊNH Ý GẶP THẦN 
BẾP (DU TỊNH Ý CÔNG NGỘ TÁO 

THẦN KÝ)

LÀM LÀNH GẶP DỮ?

Trong khoảng niên hiệu Gia Tĩnh triều Minh,1 có 
người họ Du ở tỉnh Giang Tây, tên húy là Đô, tên tự 
là Lương Thần,2 kiến thức uyên bác lại có nhiều tài 
năng. Từ năm 18 tuổi đã thi đỗ tú tài, mỗi lần vượt 
qua các kỳ thi đều có thứ hạng cao.

Thời tuổi trẻ, nhà nghèo nên Du Đô mở lớp nhận 
học trò, lại cùng các bạn đồng học khoảng hơn mười 
người thành lập nhóm Văn Xương Xã, [khuyến khích 
nhau] thực hành những việc như giữ gìn kính tiếc [giấy 
có] chữ viết, phóng sinh cứu vật, răn ngừa những sự 
tham dâm, giết hại, nói dối...3 Thực hành như vậy được 
nhiều năm. Trước sau ông đã tham dự đến 7 khoa thi 
Hương nhưng đều không đỗ [lên cử nhân].

Ông Du Đô sinh được 5 đứa con trai thì có đến 4 

1 Niên hiệu Gia Tĩnh (嘉靖) là thời gian trị vì của Minh Thế Tông, kéo dài 
45 năm, từ năm 1522 đến năm 1566.

2 Theo những chi tiết được kể trong phần sau thì ông sinh vào năm 
1525, mất vào năm 1612. Ông tự cho mình tài cao học rộng, chắc 
chắn sau này sẽ là bậc rường cột của triều đình nên lấy hiệu là Lương 
Thần.

3 Nhóm người tham gia Văn Xương Xã lấy việc thực hành lời dạy của Văn 
Xương Đế quân trong bài Âm chất văn làm mục đích, vì thế lấy tên là 
Văn Xương Xã.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

388

đứa bị bệnh chết sớm. Còn lại đứa thứ ba rất thông 
minh tuấn tú, dưới lòng bàn chân trái có 2 nốt ruồi, vợ 
chồng ông hết sức yêu quý. Đến năm lên 8 tuổi, đứa 
con trai ấy đi chơi trong làng bỗng lạc mất không về, 
chẳng biết đi đâu. Ông sinh được 4 đứa con gái cũng 
chỉ còn lại một. Vợ ông thương khóc con đến nỗi mù 
cả hai mắt.

Ông Du Đô vất vả quanh năm nhưng ngày càng 
nghèo túng hơn. Ông thường tự xét mình không 
phạm tội lỗi gì lớn, chẳng biết vì sao bị trời trừng phạt 
nặng nề bi thảm đến như vậy.

Từ năm ông Du Đô được hơn 40 tuổi, mỗi năm 
đến cuối tháng chạp đều tự tay viết một tờ sớ trên 
giấy vàng [kể lể than vãn về gia cảnh của mình], cầu 
khẩn với thần Bếp xin chuyển đạt lên [Ngọc đế]. Đã 
nhiều năm như vậy nhưng chẳng thấy kết quả gì.

Thần Bếp giáo huấn

Cho đến năm 47 tuổi, vào đêm giao thừa cuối 
năm, ông Du Đô đang ngồi trong nhà với đứa con gái 
và người vợ mù, [cảnh nhà túng quẫn nên] cả nhà đều 
buồn bã, thê lương tĩnh lặng, không khí ngập tràn 
đau thương chua xót. Bỗng nghe có tiếng gõ cửa, ông 
liền cầm đuốc đi ra xem, nhìn thấy một người mặc y 
phục màu đen, đầu đội khăn vuông kiểu đạo sĩ, râu 
tóc xem chừng đã vào khoảng năm, sáu mươi tuổi. 
Người ấy chắp tay vái chào rất lịch sự rồi [đi theo 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

389

vào nhà] ngồi xuống, tự giới thiệu mình là người họ 
Trương, từ xa đến đây, nghe biết nhà ông có chuyện 
buồn khổ nên đặc biệt tìm đến an ủi.

Ông Du Đô thấy người khách có vẻ lạ thường nên 
thi lễ hết sức cung kính. Nhân khi trò chuyện, liền kể 
với ông khách họ Trương việc mình suốt đời đọc sách 
thánh hiền, làm thiện tích đức, nhưng đến nay đường 
công danh chẳng được như ý, vợ con không trọn vẹn, 
cơm ăn áo mặc còn chưa đủ, lại đã nhiều lần viết sớ 
nhờ thần Bếp trình lên [Ngọc đế] nhưng không thấy 
kết quả gì.

Ông khách họ Trương nói: “Chuyện nhà ông tôi 
đã sớm biết từ lâu rồi. Tâm ý xấu ác của ông thật 
quá nặng nề. Ông vốn chỉ biết chạy theo hư danh. Sớ 
ông viết trình lên chứa đầy những lời oán hận, xem 
thường Thượng đế, tôi chỉ e là sự trừng phạt còn chưa 
dừng lại ở mức như hiện nay đâu.”

Ông Du Đô hết sức kinh hãi, thưa rằng: “Tôi nghe 
nói trong chốn u minh, dù một điều thiện nhỏ cũng 
được ghi chép đủ. Tôi phát nguyện làm việc thiện, 
kính cẩn giữ mình theo khuôn phép [do Văn Xương 
Xã đề ra] đã lâu, lẽ nào tất cả những việc ấy đều là 
chuộng hư danh thôi sao?”

Ông khách họ Trương nói: “Được, vậy hãy thử lấy 
một điều trong những khuôn phép [do Văn Xương Xã 
của ông đề ra] mà xét, là việc giữ gìn kính tiếc [giấy có] 
chữ viết. Nhóm nho sinh các ông cùng với những kẻ mà 
các ông giao thiệp, hầu hết đều dùng giấy từ sách cũ để 
phết dán cửa sổ, bao gói đồ vật, thậm chí còn dùng để 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

390

lau chùi bụi bặm trên bàn ghế, nhưng miệng thì luôn 
nói chớ làm dơ bẩn giấy, chỉ nên đốt hết đi. Ông ngày 
nào cũng nhìn thấy những việc như vậy nhưng chẳng 
có một lời can ngăn răn nhắc, chỉ thỉnh thoảng gặp 
vài mảnh giấy giữa đường thì nhặt về đốt đi, như vậy 
phỏng có ích gì chăng? 

“Lại nữa, trong nhóm Văn Xương Xã của ông, 
mỗi tháng đều làm việc phóng sinh, ông cũng chỉ 
qua loa làm theo, dựa vào người khác mà nên việc. Ví 
như những người khác không khởi làm thì ông cũng 
mê muội không làm, kỳ thật trong lòng ông chẳng có 
mảy may tâm niệm từ bi. Hơn nữa, trong nhà ông các 
loại tôm cua cũng thường bị đưa vào bếp nấu nướng, 
lẽ nào chúng lại không phải sinh mạng đó sao?

“Mỗi khi có sai trái trong lời nói, ông lại dùng đến 
biện tài khéo léo lanh lợi, khiến cho người nghe phải 
điên đảo tưởng xấu là tốt [mà thán phục ông]. Khi 
ông mở miệng buông lời, trong lòng vẫn tự biết đang 
làm tổn thương đức tốt, chỉ vì quen thói cũ nên trong 
lúc cùng bạn bè tụ tập chuyện phiếm cứ theo đà chê 
bai, giễu cợt [người khác], không thể dừng lại được. 
Miệng lưỡi như thế của ông khiến quỷ thần phải nổi 
giận; việc xấu ác ở cõi âm đã ghi lại thật nhiều chẳng 
biết đến bao nhiêu mà kể. Vậy mà ông còn tự nhận 
mình là người đức hạnh sâu dày, lại cho rằng mình 
chẳng dối lừa khinh dễ ai sao? Lại cho rằng như vậy 
chẳng phải là khinh dễ trời cao đó sao?

“Còn về chuyện tà dâm, tuy không xảy ra hành vi 
thực sự, nhưng ông thấy gái đẹp thì chăm chăm nhìn 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

391

kỹ, tâm ý lăng xăng không còn tự chủ, chỉ là không gặp 
dịp thích hợp để hành sự đó thôi. Ông hãy tự xét lại 
mình trong những lúc ấy, liệu có được như Lỗ Nam tử1 
chăng? Vậy mà dám nói là “suốt đời không vướng chuyện 
tà dâm háo sắc, có thể đối mặt với trời đất quỷ thần” [như Lỗ 
Nam tử xưa kia], quả là lời dối trá.

“Đó là những khuôn phép do chính ông tự nguyện 
làm theo, [được ghi thành quy củ điều luật của Văn 
Xương Xã] mà còn như vậy, huống chi là những việc 
khác?

“Ông liên tục nhiều năm đốt sớ trình lên Thượng 
đế, kể lể sự tình. Thượng đế lệnh cho sứ giả Nhật 
Du xem xét kỹ những việc thiện ác của ông làm, trải 
qua nhiều năm không thấy việc thiện nào có thể ghi 
nhận, chỉ thấy những khi ông ở một mình nơi khuất 
tất vắng vẻ thì toàn là những tâm niệm tham lam, 
dâm dật, ganh ghét, hẹp hòi nóng nảy, tự mãn khinh 
người, nhớ việc đã qua, mong việc sắp đến, báo thù 
rửa hận... chen nhau khởi lên trong lòng, [nhiều đến 
mức] không thể ghi chép hết. Những sự xấu ác đủ 
loại khởi lên từ tâm ý như thế đã tích tụ gắn kết kiên 

1 Lỗ Nam tử: nhân vật được nhắc đến trong sách Khổng tử gia ngữ, là 
một người nước Lỗ, được khen ngợi là “suốt đời không vướng chuyện 
tà dâm háo sắc, có thể đối mặt cùng trời đất quỷ thần”. Gần nhà Lỗ 
Nam tử có một phụ nữ sống độc thân. Một hôm mưa gió lớn, nhà cô 
ấy giữa khuya bị nghiêng đổ, cô ta chạy sang ngủ nhờ, Lỗ Nam tử 
đóng cửa không cho vào. Người phụ nữ thấy anh ta cố tránh chuyện 
nam nữ gần gũi đêm khuya, liền đến chỗ cửa sổ nói vào: “Sao anh 
không làm giống như Liễu Hạ Huệ?” Người thanh niên đáp: “Cô và tôi 
đều còn trẻ tuổi, cho nên Liễu Hạ Huệ có thể, còn tôi thì không thể. 
Tôi vẫn đang đem cái không thể của mình mà học làm theo cái có thể 
của Liễu Hạ Huệ.” 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

392

cố từ lâu, thần minh ghi chép đã nhiều, trời giáng 
hình phạt ngày càng nặng, ông dù muốn tránh né tai 
họa còn không được thì dựa vào đâu mà cầu hưởng 
phước lành?”

Ông Du Đô [nghe qua như vậy] hết sức kinh 
hoàng, sợ hãi khôn xiết, quỳ sụp xuống đất, khóc lóc 
thưa rằng: “Ngài đã rõ biết hết những sự việc trong 
cõi u minh, nhất định là có quan hệ với tôn thần, cầu 
xin ngài ra tay cứu độ.”

Người khách họ Trương liền nói: “Ông là người 
đọc sách, hiểu rõ lễ nghĩa, lại cũng biết hâm mộ điều 
lành, lấy đó làm vui, nhưng đang khi nghe [người 
khác nói] một lời thiện lại không thể khích lệ, thấy 
[người khác làm] một việc thiện lại không thể cổ vũ, 
chỉ toàn [phạm vào những điều] lỗi lầm, hư rỗng, [hết 
thảy đều do] cội gốc lòng tin chưa tự sâu vững, tâm 
tính lại từ lâu đã quen như vậy nên không hề tự xem 
xét lại, vì thế mà suốt cả đời khi nói một lời lành, làm 
một việc thiện, [chẳng qua] đều chỉ là phô trương hư 
huyễn, chưa từng có lời nào, việc nào là chân thật cả. 
Hơn nữa, tâm niệm xấu ác lại chất chứa tràn ngập 
trong lòng, tiếp nối nhau không ngừng sinh khởi, như 
vậy mà mong muốn được trời cho phước báo tốt lành 
thì có khác nào mảnh đất gieo trồng đầy những gai 
góc, lại mê muội mong thu hoạch được lúa tốt, chẳng 
phải sai lầm lắm sao?

“Ông từ nay về sau, mỗi khi có những vọng tưởng 
tạp niệm như tham lam, dâm dục, giả dối... thì phải đem 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

393

hết quyết tâm mạnh mẽ mà dứt trừ tất cả, thanh lọc [tâm 
ý sao cho luôn] trong sạch an tịnh, mỗi mỗi tâm niệm 
đều chỉ toàn là hiền thiện. Khi gặp một việc thiện, nếu 
thấy sức mình có thể làm được thì phải mang hết sức ra 
mà làm ngay, trong lòng không mong báo đáp, không 
cầu danh tiếng, bất kể đó là [việc thiện] lớn hay nhỏ, khó 
khăn hay dễ dàng, đều đem tâm chân thành ham thích 
nhẫn nại mà làm; nếu thấy sức mình không thể làm nổi 
thì cũng phải hết lòng lưu tâm ân cần khẩn khoản, khiến 
cho tâm lành ấy được nuôi dưỡng trọn vẹn.

“Điều cốt yếu thứ nhất là phải có tâm nhẫn nại, 
kham chịu, thứ hai là phải có tâm kiên trì không thối 
chuyển, nhất thiết không được biếng lười, nhất thiết 
phải chân thành không tự lừa dối. Cứ như vậy mà 
thực hành lâu ngày tự nhiên sẽ có những hiệu quả 
ứng nghiệm kỳ diệu khôn lường.

“Ta thấy gia đình ông thờ kính ta từ lâu hết sức 
chân thành nên mới đặc biệt đến đây có mấy lời, xem 
như báo đáp. Ông phải nhanh chóng làm ngay không 
nên chậm trễ, may ra mới có thể chuyển đổi được ý 
trời.”

Vị khách họ Trương nói xong thì đi thẳng vào trong 
nhà. Du công lập tức đứng dậy đi theo, vừa đến chỗ bàn 
thờ thần Bếp thì hốt nhiên không còn thấy đâu nữa, mới 
biết người mình vừa gặp chính là ngài,1 liền cung kính 
đốt hương lạy tạ. 

1 Nguyên văn dùng Tư mệnh chi thần (司命之神), là một danh xưng 
khác của thần Bếp (Táo quân), gọi đầy đủ là Đông Trù Tư Mệnh Cửu 
Linh Nguyên Vương Định Phước Thần Quân.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

394

ĐỔI TÊN TỊNH Ý,  
CHUYỂN Ý THANH TỊNH

Hôm sau đó là ngày tết Nguyên đán, ông Du Đô 
thiết lễ kính lạy trời đất, thề nguyện sửa đổi tất cả 
những lỗi lầm trước đây, thực hành mọi việc thiện, tự 
đổi hiệu mình là Tịnh Ý Đạo nhân, thể hiện ý nguyện 
muốn dứt trừ hết mọi sự sai trái xằng bậy, làm thanh 
tịnh tâm ý.

Ngày đầu tiên bắt đầu làm thiện, những ý niệm 
hỗn tạp đua nhau sinh khởi, nếu không sinh tâm 
ngờ vực ắt cũng rơi vào lười nhác uể oải. Trải qua 
mấy ngày như thế rồi lại thấy mình rơi vào chìm nổi 
mê muội như trước. Trong nhà có thờ tôn tượng Bồ 
Tát Quán Thế Âm, Du Tịnh Ý liền đối trước tượng 
Bồ Tát lễ lạy cầu sám hối, khấu đầu đến nỗi chảy cả 
máu trán, cung kính phát lời đại nguyện rằng: “Con 
nguyện giữ cho tâm ý chỉ còn thuần nhất niệm lành, tinh 
tấn nỗ lực làm thiện, nếu có mảy may buông lung thối chí, 
thề sẽ vĩnh viễn chịu đọa vào địa ngục.”

Mỗi ngày, vào lúc sáng sớm ông đều kiên trì xưng 
niệm danh hiệu Bồ Tát Quán Thế Âm Đại từ Đại bi để 
cầu sự gia trì cho mình [trong việc làm thiện]. Sau đó 
thì mỗi một lời nói, mỗi một việc làm, mỗi một ý nghĩ 
trong suốt ngày ấy đều tưởng như có quỷ thần đang ở 
bên cạnh xem xét, tuyệt nhiên không dám dối trá lừa 
lọc, buông thả phóng túng.

Hết thảy những việc gì có thể cứu giúp người 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

395

khác, có thể làm lợi lạc cho người, cho đời, bất kể đó 
là sự việc lớn hay nhỏ, bất kể bản thân mình đang lúc 
bận rộn hay nhàn rỗi, bất kể là người khác có biết đến 
hay không, cũng không ngần ngại suy lường sức lực 
tự thân làm nổi hay không nổi, Du Tịnh Ý đều hoan 
hỷ cố hết sức làm, cho đến khi thành tựu mới thôi. 

Ông lại tùy nhân duyên phương tiện mà rộng 
làm những việc tích lũy âm đức, hơn nữa còn nỗ lực 
khuyên người giữ theo luân thường đạo lý, siêng 
năng đọc sách học hỏi, giữ lòng khiêm hạ, nhẫn nhục 
hòa kính, lại thường dùng những lẽ nhân quả báo 
ứng giảng rộng với mọi người. Ông nỗ lực chuyên 
cần làm thiện suốt ngày như vậy nhưng vẫn không 
tự cho là đủ. 

Vào mỗi ngày cuối tháng, ông Du Tịnh Ý lại đem 
hết thảy những lời nói, việc làm trong suốt tháng đó 
viết thành một lá sớ đốt trước bàn thờ thần Bếp để 
kính cáo.

Ông thực hành như vậy cho đến khi đã thuần 
thục thì [đạt đến mức] thân vừa động ắt có muôn 
điều thiện tùy theo, tâm vừa tĩnh ắt không còn một 
mảy may tạp niệm nào sinh khởi.

CHUYỂN HỌA THÀNH PHÚC

Qua ba năm như thế, ông vừa được 50 tuổi. Vào 
niên hiệu Vạn Lịch thứ hai, triều đình mở kỳ thi Hội 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

396

năm Giáp Tuất.1 Quan Thủ phụ2 là Trương Giang 
Lăng,3 sau khi kết thúc kỳ thi liền dò hỏi những người 
đồng hương để tìm người làm thầy dạy cho con. Có 
người tiến cử Du Tịnh Ý, quan Thủ phụ liền cho người 
mời ông đến kinh đô làm thầy dạy cho con mình. 

Khi nghe Du Tịnh Ý kể về những việc mình đã 
làm, quan Thủ phụ hết sức kính trọng đức độ và 
phẩm hạnh của ông, liền dựa theo quy định để giúp 
ông được vào học trường Quốc học.4

Vào niên hiệu Vạn Lịch thứ tư, tức là năm Bính Tý 
(1576), ông dự kỳ thi Hương tại kinh đô, trúng tuyển 
cử nhân, sang năm sau lại đỗ tiếp tiến sĩ. 

Ngày nọ, ông đến ra mắt quan Nội giám5 họ 
Dương, ông này gọi năm đứa con nuôi ra chào. 
Những người con trai này được họ Dương nhận từ 
khắp nơi về nuôi, xem như con mình và lấy đó làm 
niềm vui trong tuổi già. Du Tịnh Ý chợt nhìn thấy 

1 Tức là năm 1574.
2 Là quan chức cao nhất, đứng đầu triều đình thời nhà Minh, tương 

đương chức vụ Tể tướng. Quan Thủ phụ là người thay vua xử lý việc 
triều chính, điều hành mọi hành động của triều đình.

3 Trương Giang Lăng (張江陵): tên thật là Trương Cư Chính (張居正), 
tên tự là Thúc Đại (叔大), hiệu Thái Nhạc (太岳). Vì ông là người Giang 
Lăng nên người thời bấy giờ vẫn thường gọi ông là Trương Giang 
Lăng. Ông sinh năm 1525, mất năm 1582, giữ chức Thủ phụ trong 10 
năm, từ 1572 đến 1582.

4 Trường Quốc học ngày xưa là một kiểu trường Đại học, đào tạo nhân 
tài, nhưng chỉ ưu tiên dành riêng cho con em trong hoàng tộc và các 
quan chức triều đình. Vì thế, việc ông Du Tịnh Ý được vào học trường 
này là một đặc ân.

5 Nội giám: tên gọi khác chỉ các quan thái giám, phục vụ trong nội cung.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

397

trong số đó có một đứa chừng 16 tuổi, dung mạo 
dường như quen thuộc lắm, liền hỏi quê quán. Đứa 
trẻ đáp: “Con người tỉnh Giang Tây,1 thuở nhỏ đi 
chơi lên nhầm thuyền buôn gạo [nên không về nhà 
được], còn tên họ thời ấy với tên làng xóm thì chỉ còn 
nhớ mường tượng mà thôi.”

Du Tịnh Ý nghe như vậy hết sức ngờ vực, liền 
bảo nó cởi giày ra để xem lòng bàn chân trái, quả 
nhiên có 2 nốt ruồi rất rõ. Ông mừng quá hét lớn: 
“Ôi! Con tôi đây rồi.”

Quan nội giám họ Dương cũng hết sức kinh ngạc, 
lập tức cho đứa trẻ ấy theo Du Tịnh Ý về chỗ ngụ. 
Ông hối hả báo tin vui cho vợ. Vợ ông mừng quá, ôm 
con khóc lớn đến nỗi máu từ trong mắt tuôn ra ràn 
rụa. Đứa con cũng khóc, rồi nâng niu khuôn mặt mẹ 
mà thè lưỡi liếm máu mắt cho mẹ. Không ngờ lúc ấy 
bỗng nhiên hai mắt bà sáng lại, nhìn thấy rõ ràng. Du 
Tịnh Ý mừng thương lẫn lộn, không còn muốn làm 
quan nữa, liền từ biệt Trương Giang Lăng trở về quê 
nhà.

Quan Thủ phụ Trương Giang Lăng quý trọng 
nghĩa khí của Du Tịnh Ý, gửi biếu nhiều quà tặng và 
một số tiền lớn, tiễn ông về quê.

Về quê nhà, ông càng nỗ lực làm việc thiện nhiều 
hơn nữa. Con trai ông sau đó lập gia đình, sinh được 
7 người con, tất cả đều học hành đỗ đạt thành danh. 

1 Nguyên bản chép Giang Hữu (江右), là cách gọi khác của Giang Tây.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

398

Du Tịnh Ý ghi chép lại sự việc mình gặp thần Bếp 
cũng như quá trình sám hối sửa lỗi, dùng để răn dạy, 
giáo dục con cháu về sau.

Ông sống an ổn khỏe mạnh đến tuổi già, thọ 88 
tuổi. Người đời ai cũng cho rằng đó là do ông chân 
thành làm nhiều việc thiện, chuyển đổi được sự báo 
ứng trở thành tốt đẹp.

Kẻ hậu học sống cùng làng  
với ông Du Tịnh Ý  

là La Trinh  
kính ghi lại câu chuyện này. 



399

Mục lục

vv In ấn kinh sách........................................................ 5
vv Xây dựng, tu sửa chùa chiền, tu viện.................... 20
vv Giúp thuốc thang cứu người bệnh khổ................. 32
vv Giúp nước uống giải cơn khát cho người ............. 46
vv Hoặc bỏ tiền mua vật sống phóng sinh................ 52
vv Hoặc ăn chay từ bỏ sự giết hại............................. 63
vv Cất bước phải quan sát,  
không giẫm đạp côn trùng................................... 84
vv Không đốt lửa gây cháy rừng, cháy núi................. 89
vv Đêm tối giúp người đi đường có đèn soi sáng...... 92
vv Sông rộng giúp thuyền bè đưa người qua lại....... 98
vv Không lưới bắt các loài chim thú trên cạn........... 101
vv Không dùng thuốc độc  
bắt các loài cá tôm dưới nước............................. 107
vv Không giết thịt trâu cày..................................... 110
vv Không vứt bỏ giấy có chữ viết............................ 117
vv Không mưu mô lấy tài sản người khác................ 123

vv Không ganh tỵ với người có tài năng, kỹ xảo..... 131
vv Không tư tình tà niệm với vợ người.................... 134
vv Không xúi giục người trong việc tranh tụng....... 147
vv Không hủy hoại đường danh lợi của người khác.152
vv Không làm tan vỡ chuyện hôn nhân của người... 155
vv Không vì thù oán riêng làm cho anh em  
người khác bất hòa............................................. 161



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 2

400

vv Không vì lợi nhỏ khiến cha con người khác  

thành xung khắc................................................. 166

vv Không dựa quyền thế làm nhục kẻ hiền lương.... 169
vv Không ỷ giàu sang khinh rẻ người cùng khốn..... 176
vv Thân cận người hiền thiện, xa lánh kẻ xấu ác...... 181
vv Không truyền rộng điều ác,  
thường tán dương điều thiện.............................. 189
vv Miệng nói đúng thật thì lòng  
không được nghĩ quấy........................................ 198
vv Phát quang đường sá, dọn sạch lối đi ................ 204
vv Đường sá gập ghềnh đã lâu năm  
thì góp sức tu sửa, san phẳng............................. 209
vv Sông rộng nhiều người thường qua lại  
thì ra công bắc cầu............................................. 214
vv Lấy tình thương ngỏ lời dạy bảo,  
sửa lỗi cho người................................................. 221
vv Quyên góp tiền bạc giúp người  
thành tựu những điều tốt đẹp............................ 229
vv Làm việc gì cũng noi theo đạo trời..................... 232
vv Nói ra lời nào cũng thuận với lòng người............ 237
vv Kính ngưỡng bậc thánh hiền tiên triết,  
đi đứng nằm ngồi thường nghĩ nhớ.................... 245
vv Cẩn thận giữ gìn phẩm hạnh, lúc một mình  
suy xét không hổ thẹn với lòng.......................... 262
vv Hết thảy việc ác quyết không làm,  
hết thảy việc lành xin vâng theo......................... 271
vv Vĩnh viễn không gặp điềm dữ,  
thường được thiện thần giúp đỡ......................... 282



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN HẠ

401

vv Phước báo gần thì tự thân được hưởng.............. 287
vv Phước báo xa thì ảnh hưởng đến cháu con......... 297
vv Trăm điều phúc lành cùng đến, ngàn việc  
tốt đẹp tụ về, đều nhờ nơi âm đức..................... 304

vv PHỤ ĐÍNH: BỐN ĐIỀU KHUYÊN DẠY  
CỦA TIÊN SINH VIÊN LIỄU PHÀM 
( LIỄU PHÀM TỨ HUẤN ).................................... 319

vv Tự lập số mạng................................................... 319
vv Tu sửa lỗi lầm...................................................... 333
vv Tích chứa điều lành............................................. 342
vv Giữ đức khiêm hạ................................................ 377
vv  Sơ lược tiểu sử Viên Liễu Phàm.......................... 383

vv CHUYỆN DU TỊNH Ý GẶP THẦN BẾP (DU TỊNH Ý 
CÔNG NGỘ TÁO THẦN KÝ).............................. 387

vv Làm lành gặp dữ?............................................... 387
vv Thần Bếp giáo huấn............................................ 388
vv Đổi tên Tịnh Ý, chuyển ý thanh tịnh.................... 394
vv Chuyển họa thành phúc...................................... 395



Lời thưa
Trong kinh Pháp Cú, đức Phật dạy rằng: “Pháp 

thí thắng mọi thí.” Thực hành Pháp thí là chia 
sẻ, truyền rộng lời Phật dạy đến với mọi người. Mỗi 
người Phật tử đều có thể tùy theo khả năng để thực 
hành Pháp thí bằng những cách thức như sau:

1. Cố gắng học hiểu và thực hành những lời Phật dạy. 
Tự mình học hiểu càng sâu rộng thì việc chia sẻ, bố 
thí Pháp càng có hiệu quả lớn lao hơn. Nên nhớ rằng 
việc đọc sách còn quan trọng hơn cả việc mua sách.

2. Phải trân quý kinh điển, sách vở in ấn lời Phật dạy. 
Khi có điều kiện thì mua, thỉnh về nhà để tự mình 
và người trong gia đình đều có điều kiện  học hỏi 
làm theo. Không nên giữ làm của riêng mà phải sẵn 
lòng chia sẻ, truyền rộng, khuyến khích nhiều người 
khác cùng đọc và học theo. Không nên để kinh sách 
nằm yên đóng bụi trên kệ sách, vì kinh sách không 
có người đọc thì không thể mang lại lợi ích.

3. Tùy theo khả năng mà đóng góp tài vật, công sức 
để hỗ trợ cho những người làm công việc biên soạn, 
dịch thuật, in ấn, lưu hành kinh sách, để ngày càng 
có thêm nhiều kinh sách quý được in ấn, lưu hành.

Thông thường, việc chi tiêu một số tiền nhỏ không 
thể mang lại lợi ích lớn, nhưng nếu sử dụng vào việc 
giúp lưu hành kinh sách thì lợi ích sẽ lớn lao không thể 
suy lường. Đó là vì đã giúp cho nhiều người có thể hiểu 
và làm theo lời Phật dạy. Mong sao quý Phật tử khắp 
nơi đều lưu tâm đóng góp sức mình vào những việc 
như trên.



TINH YẾU THỰC HÀNH PHÁP THÍ

- Mua thỉnh kinh sách về đọc, tự mình 

sẽ được rất nhiều lợi ích.

- Chia sẻ, truyền rộng bằng cách cho 

mượn, biếu tặng kinh sách đến nhiều 

người thì lợi ích ấy càng tăng thêm 

gấp nhiều lần.

- Đóng góp công sức, tài vật để hỗ 

trợ công việc biên soạn, dịch thuật, 

giảng giải, in ấn, lưu hành kinh sách 

thì công đức lớn lao không thể suy  

lường, vì có vô số người sẽ được lợi 

ích từ việc lưu hành kinh sách.


